

Book

In this PDF, inside cover and title page are missing.

## अनुक्रमणिका

विध्य

१. सत्य समग्र दृष्टि में : बोध कथा १-२

२. संन्यास मेरी दृष्टि में : संकलन : स्वामी कृष्ण कबीर

बम्बई ३-६

३. पत्रों के अमृत ग्रालीक से : ७-११

४. नव-संन्यास ग्रंतर्राष्ट्रीय : एक : संकलन स्वामी योग चिन्मय १२-२०

श्रंतर्द् ष्टि

५. साधकों के पत्र: भगवान श्री को २१-२६

६. नव-संन्यास : एक अनुभव : स्वामी आनंदघन, अहमदाबाद २७.

७. कर्म मार्ग का भ्रम (प्रवचन) : संकलन मां योग समाधि, २५-४६

राजकोट

द. जब जगज्जननी ग्रमृत स्नात हुई: श्री ब्रह्मदत्त ४८-५२

ह. ग्राबू शिविर या प्रभु लीला : श्री ग्रानन्द विजय, जबलपुर ५४-६१

गीत: काव्य

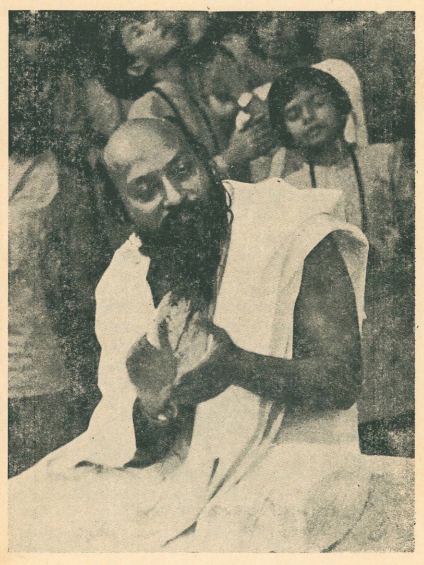
१. ग्राचार्य रजनीश: एक यथार्थ: स्वामी ग्रगेह भारती ४७

२. प्रेम : राजेन्द्र 'म्राकूल' ५३

मूल्य: १)०० रु. एक प्रति

वार्षिक मूल्य: १२)०० ह.

स्वत्वाधिकारी प्रकाशक- ग्ररींवद कुमार के लिए, श्रीपाल प्रिटर्स, १६१, कोतवाली वार्ड, जबलपुर द्वारा मुद्रित

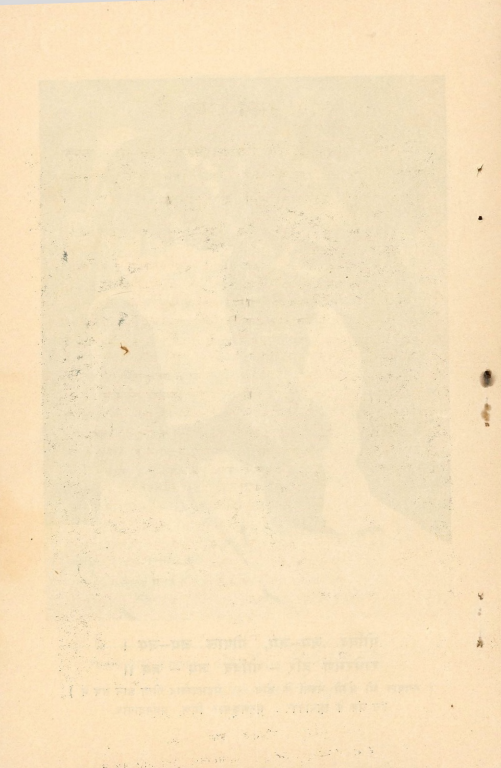


गोविंद जय--जय, गोपाल जय--जय।

राधेरमण हरि – गोविंद जय -- जय।।

(भगवान श्री प्रेमी भक्तों के बीच — ग्रहमदाबाद गीता ज्ञान सत्र में)

इस ग्रंक के छायाकार: ग्रहणकुमार मिश्र, अहमदाबाद



# सत्य समग्र दृष्टि में

जिसे प्रभु को पाना है उसे प्रतिक्षण उठते बैठते भी स्मरण रखना चाहिये कि वह जो कर रहा है, वह कहीं प्रभु को पाने के मार्ग में बाधा तो नहीं बन जायेगा?

एक कहानी है। किसी सर्कस में एक बूढ़ा कलाकार है जो लकड़ी के तख्ते के सामने अपनी पत्नी को खड़ाकर उस पर छुरे फेंकता है। हर बार छुरा पत्नी के कंठ, कंधे, बाँह या पांवों को बिलकुल छूता हुस्रा लकड़ी

0

बार खुरा पत्नी के कंठ, कंधे, बाँह या पांत्रों को बिलकुल खुता हुन्ना लकड़ी में धंस जाता है। म्राधा इंच इधर-उधर कि उसके प्राण गये। इस खेल को दिखाते उसे तीस साल हो गये हैं। वह ऋपनी पत्नी से बहुत ऊब गया है श्रौर उसके दुष्ट श्रौर भगड़ालू स्वभाव के कारण उसके प्रति कमशः उसके मन में बहुत घृणा इकट्ठी हो गई है। एक दिन उसके व्यवहार से उसका मन इतना विषाक्त है कि वह उसकी हत्या के लिए निशाना लगाकर छुरा मारता है। उसने निशाना साध लिया है---ठीक हृदय ग्रौर एक ही बार में सब समाप्त हो जायगा---फिर वह पूरी ताकत से छुरा फेंकता है। क्रोध ग्रौर श्रावेश में उसकी श्रांखें बन्द हो जाती हैं। वह बन्द श्रांखों में ही देखता है कि छ रा छाती में छिद गया है ग्रीर खून के फव्वारे फूट पड़े हैं। उसकी पत्नी एक म्राह भरकर गिर पड़ी है। वह डरते-डरते म्रांखें खोलता है पर पाता है कि पत्नी तो श्रखूती खड़ी मुस्करा रही है। खुरा सदा की भांति बदन को छूता हुन्ना निकल गया है। वह शेष छुरे भी ऐसे ही फेंकता है--क्रोध में, प्रतिशोध में, हत्या के लिए--लेकिन हर बार छु रे सदा की भांति ही तख्ते में छिद जाते हैं। वह ग्रपने हाथों की ग्रोर देखता है,---ग्रसफलता में उसकी ग्राँखों में ग्राँसू ग्रा जाते हैं ग्रीर वह सोचता है कि इन हाथों को क्या हो गया है ? उसे पता नहीं है कि वे इतने ग्रभ्यस्त हो गये हैं कि ग्रपनी ही कला के सामने पराजित हैं!

हम भी ऐसे ही श्रभ्यस्त हो जाते हैं--श्रसद् के लिए, श्रशुभ के लिए श्रौर तब चाहकर भी शुभ श्रौर सुन्दर का जन्म मुश्किल हो जाता है। श्रपने हो हाथों से हम स्वयं को रोज जकड़ते जाते हैं ग्रौर जितनी हमारी जकड़न होती है उतना ही सत्य दूर हो जाता है।

हमारा प्रत्येक भाव, विचार ग्रौर कर्म हमें निर्मित करता है। उन सबका समग्र जोड़ ही हमारा होना है। इसलिये जिसे सत्य के शिखर छूना है, उसे ध्यान देना होगा कि वह ग्रपने साथ ऐसे पत्थर तो नहीं बांध रहा है जो कि जीवन को ऊपर नहीं, नीचे ले जाते हैं।

### ० सत्य दो बिन्दु ०

सत्यानुभूति न तो विचार है, नहीं भावना। वह तो समस्त प्राणों का तुम्हारी समस्त सत्ता का ग्रान्दोलित ग्रीर स्पंदित हो उठना है। वह तुममें नहीं होती, वरन् तुम ही उसमें होते हो। वह तो तुम्हारा स्वरूप है। वह ग्रमुभव हो नहीं, स्वयं तुम हो हो। ग्रीर मात्र तुम ही नहीं हो, तुमसे भी ज्यादा वह है क्योंकि उसमें सर्व की सत्ता भी समाहित है।

सत्य ग्राकाश को भांति है---ग्रनादि ग्रौर ग्रनंत ग्रौर ग्रसीम। क्या ग्राकाश में प्रवेश का कोई द्वार है? तब सत्य में भी कैसे हो सकता है? पर यदि हमारी ग्रांखें ही बन्द हों तो ग्राकाश नहीं है ग्रौर ऐसा ही सत्य के सम्बन्ध में भी है। ग्रांबों का खुला होना ही द्वार है। ग्रौर ग्रांखों का बन्द होना ही द्वार का बन्द होना है।

## संन्यास मेरी दृष्टि में

संकलन-

### स्वामी कृष्ण कबीर, बम्बई.

दिनांक ३ जुलाई, १६७१ को रात्रि ७.४५ बजे स्राकाशवाणी, बम्बई से "मनोभूषि" नामक साप्ताहिक ललित कार्यक्रम के स्रंतर्गत प्रसारित हुई भगवान श्री रजनीश की एक वार्ता।

मनुष्य है एक बीज—ग्रनन्त सम्भावनात्रों से भरा हुग्रा। बहुत फूल खिल सकते हैं मनुष्य में, ग्रलग-ग्रलग प्रकार के। बुद्धि विकसित हो मनुष्य की तो विज्ञान का फूल खिल सकता है ग्रौर हृदय विकसित हो तो काव्य का ग्रौर पूरा मनुष्य ही विकसित हो जाय तो संन्यास का।

संन्यास है, समग्र मनुष्य का विकास । ग्रौर पूरव की प्रतिभा ने पूरी मनुष्यता को सबसे बड़ा दान दिया—वह संन्यास है ।

संन्यास का ग्रार्थ है, जीवन को एक काम की भांति नहीं वरन एक खेल की भांति जीना। जीवन नाटक से ज्यादा न रह जाये, बन जाये एक ग्रिभिनय। जीवन में कुछ भी इतना महत्वपूर्ण न रह जाए कि चिन्ता को जन्म दे सके। दुःख हो या सुख, पीड़ा हो, संताप हो, जन्म हो या मृत्यु, संन्यास का ग्रार्थ है इतनी समता में जीना—हर स्थित में—हि भीतर कोई चोट न पहुंचे। ग्रन्तरतम में कोई भंकार भी पैदा न हो। ग्रंतरतम ऐसा ग्रेछूता रह जाय—जीवन की सारी यात्रा में, जैसे कमल के पत्ते पानी में रहकर भी पानी से ग्रछूते रह जाते हैं। ऐसे ग्रस्पिश्चत, ऐसे ग्रसंग, ऐसे जीवन से गुजरते हुए भी जीवन से बहर रहने की कला का नाम सन्यास है।

यह कला विकृत भी हुई। जो भी इस जगत में विकसित होता है, उसकी संभावना विकृत होने की भी होती है। संन्यास विकृत हुग्ना, संसार के विरुद्ध खड़े हो जाने के कारण— संसार की निन्दा, संसार की शत्रुता के कारण। संन्यास खिल सकता है वापस—फिर मनुष्य के लिए ग्रानन्द का मार्ग बन सकता है, संसार के साथ संयुक्त होकर, संसार को स्वीकृत करके। संसार का विरोध करने वाला, संसार की निन्दा ग्रीर संसार को

शत्रुता के भाव से देखने वाला संन्यास ग्रब ग्रागे संभव नहीं होगा । ग्रब उसका कोई भविष्य नहीं है। है भी रुग्ण वैसी दृष्टि।

यदि परमात्मा है तो यह संसार उसकी ही ग्रिभिच्यिक्त है। इसे छोड़कर, इसे त्यागकर परमात्मा को पाने की बात ही न समभी है। इस संसार में रहकर ही इस संसार से ग्रखूते रह जाने की जो सामर्थ्य विकसित होती है, वही इस संसार का पाठ है। वहीं इस संसार की सिखावन है। ग्रीर तब संसार एक शत्रु नहीं, वरन एक विद्यालय हो जाता है ग्रीर तब कुछ भी त्याग करके—सचेष्ट रूप से त्याग करके, छोड़कर भागने की पलायन वृत्ति को प्रोत्साहन नहीं मिलता। वरन् जीवन को उसकी समग्रता में, स्वीकार में ग्रानन्द पूर्वक प्रभु का ग्रनुग्रह मानकर जीने की दृष्टि विकसित होती है।

भविष्य के लिए मैं ऐसे ही संन्यास की संभावना देखता हूं जो परमात्मा और संसार के बीच विरोध नहीं मानता, कोई खाई नहीं मानता वरन् संसार को परमात्मा का प्रगट रूप मानता है। परमात्मा को संसार का अप्रगट छिपा हुआ प्राण मानता है। संन्यास को ऐसा देखेंगे तो वह जीवन को दीन हीन करने की बात नहीं, जीवन को और समृद्धि और संपदा से भर देने की बात है।

वास्तव में जब भी कोई व्यक्ति जीवन को बहुत जोर से पकड़ लेता है तब ही जीवन कुरूप हो जाता है। इस जगत में जो भी हम जोर से पकड़ेंगे, वही कुरूप हो जायेगा। श्रौर जिसे भी हम मुक्त रख सकते हैं, स्वतन्त्र रख सकते हैं, मुट्ठी बांधे बिना रख सकते हैं, वही इस जगत में सौंदर्य को, श्रोष्ठता को शिवत्व को उपलब्ध हो जाता है।

जीवन के सब रहस्य ऐसे हैं, जैसे कोई मुट्ठी में हवा को बांधना चाहे। जितने जोर से बांधी जाती है मुट्ठी हवा मुट्ठी के उतने ही बाहर हो जाती है। खुली मुट्ठी रखने की सामर्थ्य हो तो मुट्ठी हवा से भरी रहती है और बंधी मुट्ठी ही हवा से खाली हो जाती है। उल्टी दिखाई पड़ने बाली, उलट—बांसी सी यह बात कि मुट्ठी खुली हो तो हवा भरी रहती है और बन्द की गई हो बन्द करने की आकांक्षा हो तो मुट्ठी खाली हो जाती है। जीवन के समस्त रहस्यों पर यह बात लागू होती है।

कोई भ्रगर प्रेम को पकड़ेगा, बांधेगा तो प्रेम नष्ट हो जायगा। कोई

अपर आनन्द को पकड़ेगा, बांधेगा तो आनन्द नष्ट हो जायेगा और अगर कोई जीवन को भी पकड़ना चाहे, बांधना चाहे तो जीवन भी नष्ट हो जाता है।

संन्यास का श्रर्थ है, खुली हुई मुट्ठीवाला जीवन। जहां हम कुछ भी बांधना नहीं चाहते, जहां जीवन एक प्रवाह है श्रीर सतत नए की स्वीकृति श्रीर कल जो दिखायेगा उसके लिये भी—परमात्मा को धन्यवाद का भाव।

बीते हुए कल को भूल जाना है। क्योंकि, बीता हुग्रा कल ग्रब स्मृति के ग्रतिरिक्त ग्रौर कहीं नहीं है। जो हाथ में है, उसे भी छोड़ने की तैयारी रखनो है, क्योंकि इस जीवन में सब कुछ क्षण भंपुर है। जो ग्रमी हाथ में है क्षण भर बाद हाथ के बाहर हो जायगा। जो सांस ग्रभी भीतर है, क्षण भर बाद बाहर होगी। ऐसा प्रवाह है जीवन। इसमें जिसने भी रोकने की कोशिश की, वहीं गृहस्थ है ग्रौर जिसने जीवन के प्रवाह में बहने की सामर्थ्य साध ली, जो प्रवाह के साथ बहने लगा—सरलता से सहजता से, ग्रसुरक्षा में, ग्रमजान में, ग्रजात में—वहीं संन्यासी है।

संन्यास के तीन बुनियादी सूत्र ख्याल में ले लेने जैसे हैं। पहला जीवन एक प्रवाह है। उसमें रक नहीं जाना, ठहर नहीं जाना। वहां कहीं घर नहीं बना लेना है। एक यात्रा है जीवन। पड़ाव हैं बहुत, लेकिन मंजिल कहीं भी नहीं। मंजिल जीवन के पार परमात्मा में है।

दूसरा सूत्र, जीवन जो भी दे उसके साथ पूर्ण संतुष्टि श्रौर पूर्ण श्रनुग्रह, क्योंकि जहां श्रसंतुष्ट हुए हम तो जीवन जो देता है, उसे भी छीन लेता है श्रौर जहां संतुष्ट हुये हम कि जीवन जो नहीं देता, उसके भी द्वार खुल जाते हैं।

ग्रीर तीसरा सूत्र, जीवन में सुरक्षा का मोहन रखना। सुरक्षा संभव नहीं है। तथ्य ही ग्रसम्भावना का है। ग्रसुरक्षा ही जीवन है। सच तो यह है कि सिर्फ मृत्यु ही सुरक्षित हो सकती है। जीवन तो ग्रसुर-क्षित होगा ही। इसलिए जितना जीवन्त व्यक्तित्व होगा, उतना ग्रसुरक्षित होगा श्रीर जितना मरा हुआ व्यक्तित्व होगा, उतना सुरक्षित होगा।

सुना है मैंने, एक सूफी फकीर मुल्ला नसरुद्दीन ने श्रपने मरते वक्त वसीयत की थी कि मेरी कब्र पर दरवाजा बना देना श्रीर उस दरवाजे पर कीमती से कीमती, वजनी से वजनी, मजबूत से मजबूत ताला लगा देना, लेकिन एक बात ध्यान रखना, दरवाजा ही बनाना, मेरी कब्र की चारों तरफ दीवाल मत बनाना। ग्राज भी नसस्हीन की कब्र पर दरवाजा खड़ा है, बिना दीवालों के, ताले लगे हैं—जोर से, मजबूत। चाबियां समुद्र में फेंक दी गई, ताकि कोई खोज न ले। नसस्हीन की मरते वक्त यह ग्राखिरी मजाक थी— संन्यासी की मजाक संसारियों के प्रति।

हम भी जीवन में कितने ही ताले डालें, सिर्फ ताले ही रह जाते हैं चारों तरफ जीवन श्रमुरक्षित है सदा । कहीं कोई दीवाल नहीं है।

जो इस तथ्य को स्वीकार करके जीना शुरू कर देता है—िक जीवन में कोई सुरक्षा नहीं है, ग्रसुरक्षा के लिए राजी हूं मेरी पूर्ण सहमित है, वही संन्यासी है ग्रीर जो ग्रसुरक्षित होने को तैयार हो गया--िनराधार होने को---उसे परमात्मा का ग्राधार उपलब्ध हो जाता है।

#### दो ग्रनमोल सूत्र:

"सत्य को पाना है तो मिटना होता है। मृत्यु के मूल्य पर ग्रमृत मिलता है। बूंद जब स्वयं को सागर में खो देती है, तो वह सागर हो जाती है।"

सत्य सिद्धांत नहीं, अनुभूति है। इससे शास्त्र में नहीं, स्वयं में ही उसे खोजना है। शब्दों से हुआ उसका ज्ञान तो अक्सर अज्ञान से भी घातक है। क्योंकि अज्ञान में एक पीड़ा है और उसके ऊपर उठने की आकांक्षा है, लेकिन तथाकथित थोथा शास्त्रीय ज्ञान तो उल्टे अहं कार की पुष्टि बन जाता है। अहं कार अज्ञान से भी घातक है। वस्तुतः तो ज्ञान का अहं कार अज्ञान का ही अत्यन्त घनीभूत रूप है---इतना घनीभूत कि वह फिर अज्ञान ही प्रतीत नहीं होता है।

# पत्रों के ग्रमृत ग्रालोक से :

( भगवान श्री द्वारा प्रेमियों को लिखे गये कुछ पत्र )

मेरे प्रिय.

प्रेम । स्वयं के मन की ही गहराई को कहां जानते हो ग्रभी ? सतह की लहरों से ही तो परिचय है अभी केवल ! विचार नहीं है जहां वहीं स्वयं से साक्षात्कार है। छोड़ो लहरों को। पार उठो विचारों के । ग्रौर तब ही पाग्रोगे पहचान स्वयं को। ग्रीर जो जान लेता है स्वयं को उसे जानने को फिर

कुछ भी शेष नहीं रह जाता है।

रजनीश के प्रणाम 9-8-9869

मेरे प्रिय प्रेम। सत्य मिल सकता है क्षण भर में। चाहिए त्वरा। समग्र प्राणों की ग्राहति देने का संकल्प क्षण ही सत्य का विस्फोट बन जाता है। ग्रन्यथा जन्म-जन्म खोते चले जाते हैं-व्यर्थ ही बिना किसी यात्रा के। कोल्ह के बैलों जैसे

> रजनीश के प्रणाम. 9039-8-5

मेरे प्रिय प्रेम । तुम्हारा यह लगना ठीक ही है कि जैसे मैं चौबीस घंटे तुम्हारे साथ हूं हूं ही।

-00-

बदलना है तुम्हें। नया जनम देना है तुम्हें।

तो तुम्हारा पीछा करना ही पड़ेगा न !

प्रभु के सैनिक तो तुम हो ही—-बस वर्दी पहन कर पंक्ति में खड़े भर हो जाने की देर है।

श्रौर वह भी शीघ्र ही हो जायगा।

तुम्हारी नियति की रेखायें बहुत साफ हैं श्रौर तुम्हारे संबंध में श्राश्वासन पूर्वक भविष्यवाणी की जा सकती है।

विगत दो जन्मों के तुम्हारे संस्कार भी संन्यासी के हैं---तुम्हारी हिड्डियों,

तुम्हारे मांस, तुम्हारी मज्जा में फकीरी की गहरी छाप है।

त्रव जो बीज है उसे वृक्ष बनाना है ग्रीर जो संभावना है उसे सत्य करना है।

ग्रौर मैं एक माली की भांति तुम्हारी प्रतीक्षा कर रहा हूं।

रजनीश के प्रणाम १३-३-१६७१

पुनश्च :

जून में स्राकर मिल जाम्रो । (उपर्युक्त तीनों पत्र श्री रत्नेशप्रसाद स्रग्नवाल, कॉलेज स्राफ इंजीनियरिंग एंड टेक्नालाजी, रायपुर को लिखेगये।)

0

मेरे प्रिय,

प्रेम । समय पर-ठीक समय पर ही वह नाव मिलती है जो कि पार ले जाती है ।

ऐसा नहीं कि नाव पहले नहीं थी।

नाव तो सदा है लेकिन यात्री को जब तक पार न जाना हो तब तक वह दिखाई नहीं पड़ती है।

ऐसा भी नहीं है कि नाव ग्रदृश्य है।

नाव तो सदा ही श्रांखों के सामने है लेकिन जब तक यात्री को पारनहीं जाना है तब तक उसका ध्यान ही नाव पर नहीं जाता है।

लेकिन भ्रब चिन्ता न करो।

तुम्हें पार जाना है। नाव सामने है। फिर चिन्ता कैसी?

> रजनीश के प्रणाम. २२-१-१९७१

(प्रति : कृष्णदत्त दीक्षित १२।३४६, बैलासिस ब्रिज, तारदेव, बम्बई–३४)

प्रिय ब्रह्मदत्त,

प्रेम । साथ ही हूं तुम्हारे । बोलता भी हूं। तुम सुनते भी हो। लेकिन, निश्चय ही ग्रभी समभ नहीं पाते हो। यह द्वार है नया। ग्रायाम है ग्रपरिचित। भाषा है ग्रनजान । पर धैर्य रखो। धीरे-धीरे सब समभ पाग्रोगे। शब्दहीन सम्वाद में दीक्षा दे रहा हं। मौन हो सुनते रहो। समभने की स्रभी चिन्ता ही न करो। क्योंकि उससे भी मौन भंग होता है। ग्रीर मन गति करता है। ग्रभी तो बस सुनो ही। सुनने की गहराई ही समक्षने का जन्म बनती है।

-रजनीश के प्रणाम.

२२-१-१६७१.

(प्रति : ब्रह्मदत्त, तारदेव, बम्बई-३४)

मेरे प्रिय. प्रेम । श्रापकी साधना से प्रसन्न हं। इतना संकल्प हो तो कुछ भी असंभव नहीं है। लेकिन,ध्यान रखें कि सोच विचार में नहीं पडना है। प्रयोग करें - विचार नहीं। ध्यान करें-चिंतन नहीं। चितन को फिलहाल छट्टी दे दें। इससे चितन को भी विश्राम मिलेगा ग्रौर ग्रापको भी। जो ज्ञात नहीं उसके संबंध में सोचने-विचारने का उपाय ही नहीं है। विचार तो ज्ञात की ही जुगाली है। ध्यान है ग्रज्ञात में छलांग। ग्रज्ञात में ही यात्रा करें। लौट-लौटकर पीछे न देखें। ग्रन्भव के बिना कुछ भी न होगा। ग्रौर विचारणा ग्रनुभव की परिपूरक ( Substitute ) नहीं है। इसीलिए तो दर्शन (Philosophy) धर्म (Religion) नहीं है। रजनीश के प्रणाम 9039-9-05

मेरे प्रिय,

प्रेम । ध्यान में सफलता मिलते ही ग्रतीत जन्मों की स्मृति यात्रा पर भेज सकूंगा।

-0-

यह कार्य किंठन नहीं है। असली किंठनाई ध्यान की ही है। लेकिन, जितने संकल्प से ध्यान में लगे हैं, उससे आशा बंधती है कि वह भी किंठन सिद्ध नहीं होगा।

वैसे तो घ्यान भी सरल है। लेकिन, मनुष्य वित्त है संशय से कंपित, निर्णय से हीन, संकल्प में दरिद्र — इसलिये ही ध्यान कठिन हो जाता है। निसंशय हो श्रागे बढ़ें। निर्णायक हो ग्रागे बढ़ें। संकल्प में समग्र हो ग्रागे बढ़ें। मैं सदा साथ हूं।

रजनीश के प्रणाम १४-२-१६७१

(श्री राणूलाल संकलेचा धमतरी को लिखे गए पत्र)

#### एक संस्मरण

रात्रि एक मेहमान भ्राये थे। मेरे एकाकी जीवन का उन्हें कारण श्रौर घटना दोनों का बोध था। इसी प्रसंग में कुछ पूछने लगे थे। मैंने कहा: "जीवन कुछ प्रश्नों का जोड़ है श्रौर ये ऐसे प्रश्न हैं जिनके उत्तर नए प्रश्न बन जाते हैं। उत्तर की पीड़ा में जीवन संघर्ष श्रौर तनाव में जीने लगता है। एक ऐसे ही प्रश्न ने दो जिन्दिगयों के बीच भटकन पैदा कर दी है। श्रौर इस भटकन से कुछ टूट रहा है। प्रेम के जो तन्तु हैं वे टूट रहे हैं।" जब मैंने अपनी बात समाप्त की, देखा कि मेरे सिरहाने रखी श्रा० रजनीश के श्रमृत-पत्रों का संकलन 'प्रेम के फूल' उनके हाथ में है। पहिले वे उसे बन्द किये यों ही लिये रहे। मैं श्रपने कार्य में लग गया।

थोड़ी देर बाद उन्होंने पुकारा। कहने लगे—'ग्राह मैं कितने भ्रम में था। मैंने सोचा यह पुस्तक तुम्हारी पत्नी की रिक्तता की पूरक हैं, Substitute है, नहीं नहीं ...। यह तो बड़ी ऊंची है। ग्रौर मैं हँस,पड़ा। मनुष्य की विकृत निगाह प्रेम को वासना मान बैठी। प्रेम को Sex समभ बैठी। शब्दों पर टिका जीवन ऐसे ही जीता है। उन्होंने बात स्पष्ट करते हुए कहा कि मैंने समभा था कि यह कोई 'प्रेम-उपन्यास' (Love affair Novel) होगा। मैंने कहा: जी हां! यह जीवन्त प्रेम का उपन्यास है। ग्रौर मैंने एक पत्र उन्हें सुनाया— 'दृश्य परमात्मा पदार्थ है ग्रौर ग्रदृश्य पदार्थ परमात्मा है। परमात्मा ग्रौर पदार्थ के बीच इस गहरे सत्य में जीवन के सत्व-सूत्र तैर रहे थे।

शायद वे पहिली बार प्रेम की श्रनुभूति जान सके थे श्रौर वे यह समभ सके थे कि यह पुस्तक वे 'प्रेम के फूल' हैं जिनमें परमात्मा की सुगन्ध प्रतिपल बह रही है।

निहालचन्द जैन, एम. एस सी. पृथ्वीपुर (टीकमगढ़) म. प्र.

# नव-संन्यास ग्रंतर्राष्ट्रीय: एक ग्रंतर्दृष्टि

(प्रस्तुत सामग्री तृतीय गीता ज्ञान यज्ञ, पूना (महाराष्ट्र) में ३ फरवरी, १६७१ की रात्रि को दिये गये भगवान श्री रजनीश के प्रवचन का एक ग्रंश है। नव संन्यास (Neo-Sannyas) ग्रान्दोलन के पीछे भगवान श्री की क्या ग्रन्तर्दृष्टि काम कर रही है, इससे पाठक परिचित होंगे)

- सम्पादक

 अश्नकर्त्ताः भगवान श्री, एक निवेदन है। दो तीन दिनों से अनेकानेक श्रोतागण आपके आस-पास दिखायी पड़ने वाले नये संन्यास और नये संन्यासियों के संबंध में कुछ बातें आपसे ही सुनना चाहते हैं। कृपया इस संबंध में बतायें।

भगवान श्री: यह जो भी मैं कह रहा हूं, संन्यास के संबंध में ही कह रहा हूं। यह सारी गीता संन्यास का ही विवरण है। श्रीर जिस संन्यास की मैं बात कर रहा हूं वह वही संन्यास है जिसकी कृष्ण बात कर रहे हैं—करते हुए श्रकर्ता हो जाना, करते हुए भी ऐसे हो जाना जैसे मैं करने वाला नहीं हूं। बस संन्यास का यही लक्षण है।

गृहस्थ का क्या लक्षण है ? गृहस्थ का लक्षण है, हर चीज में कर्ता हो जाना । संन्यास जीवन को देखने का और ही ढंग है । बस ढंग का फर्क है । संन्यासी और गृहस्थी में घर का फर्क नहीं है, ढंग का फर्क है । संन्यासी और गृहस्थी में घर का फर्क नहीं है, ढंग का फर्क है । संन्यासी और गृहस्थी में जगह का फर्क नहीं है, भाव का फर्क है । संन्यासी और गृहस्थी में परिस्थित का फर्क नहीं है, मनःस्थित का फर्क है । हम कहीं भी चले जांय हम सभी संसार में ही होंगे । कोई कहीं हो—जंगल में बैठे, पहाड़ पर बैठे, गिरि कन्दराओं में बैठे, संसार के वाहर जाने का उपाय परिस्थित बदलकर नहीं, संसार के बाहर जाने का उपाय है मनःस्थित बदलकर ( बाई द म्यूटेशन ग्रॉफ द माइंड) मन को ही रूपांतरित करके में जिसे संन्यास कह रहा हूं बह

मन को रूपांतरित करने की एक प्रक्रिया है। दो तीन उसके श्रंग हैं, उनकी आपसे बात कर दूं।

पहला तो, जो जहां है, वहां से हटे नहीं । क्योंकि हटते केवल कमजोर हैं। भागते केवल वे ही हैं जो भयभीत हैं। ग्रीर जो संसार को ही भेलने में भयभीत है वह परमात्मा को नहीं भेल सकेगा यह मैं ग्रापसे कह देता हूं। जो संसार का ही सामना करने में डर रहा है वह परमात्मा का सामना कर पायेगा? नहीं कर पायेगा, यह मैं ग्रापसे कह देता हूं। संसार जैसी कमजोर चीज जिसे डरा देती है, परमात्मा जैसा विराट जब सामने ग्रायेगा तो उसकी ग्रांखें ही भंग जायेंगी, वह ऐसा भागेगा कि फिर लौट कर देखेगा भी नहीं। यह क्षुद्र सा चारों तरफ जो है, यह डरा देता है तो उस विराट के सामने खड़े होने की क्षमता नहीं होगी। ग्रीर फिर ग्रगर परमात्मा यही चाहता है कि लोग सब छोड़कर भाग जायं तो उसे सबको सबमें भेजने की जरूरत ही नहीं रह जाती। नहीं, उसकी मर्जी ग्रीर मंशा कुछ ग्रीर है। मर्जी ग्रीर मंशा यही है कि पहले लोग क्षुद्र को सहने में समर्थ हो जायं, ताकि विराट को सह सकें।

संसार सिर्फ एक प्रशिक्षण है, एक ट्रेनिंग है। इसलिए जो ट्रेनिंग को छोड़कर भागता है उस भगोड़े को, एस्केपिस्ट को मैं संन्यासी नहीं कह रहा हूं। जीवन जहां है वहीं है। संन्यासी हो गये, फिर तो भागना हो नहीं। पहले चाहे भाग भी जाते तो मैं माफ कर देता। संन्यासी हो गये फिर ती भागना हो नहीं। फिर तो वहीं जम कर खड़े हो जाना है। क्योंकि फिर तो अगर संन्यास संसार के सामने भागता हो तो कौन कमजोर है, कौन सबल है? फिर तो मैं कहता हूं कि अगर संन्यास इतना कमजोर है कि भागना पड़ता है तो फिर संसार हो ठीक है। फिर सबल को ही स्वीकार करना उचित है।

तो पहली तो बात मेरे संन्यास की यह है कि भागना मत। जहां खड़े हैं वहीं, जिन्दगी की सघनता में पैर जमा कर उसे प्रशिक्षण बना लेना। उस सबसे सीखना, उस सबसे जागना, उस सबको अवसर बना लेना। पत्नी होगी पास, भागना मत। क्योंकि पत्नी से भागकर कोई स्त्री से नहीं भाग सकता। पत्नी से भागना तो बहुत आसान है। पत्नी से तो वैसे ही भागने का मन पैदा हो जाता है। जिसके पास हम होते हैं उससे ऊब जाते हैं। नये की तलाश मन करता है। पत्नी

से भागना बहुत श्रासान है। भाग जायं, स्त्री से न भाग पायेंगे। श्रौर जब पत्नी जैसी स्त्री को निकट पाकर स्त्री से मुक्त न हो सके तो फिर कब मुक्त हो सकेंगे ? ग्रगर पित जैसे पीतिकर मित्र को निकट पाकर पुरुष की कामना से मुक्ति न मिली तो फिर छोड़कर कभी न मिल सकेगी।

इस देश ने पित श्रौर पत्नी को सिर्फ 'काम 'का उपकरण नहीं समका, सेक्स—वासना का साधन नहीं समका है। इस मुल्क की गहरी समक श्राज भी कुछ श्रौर है श्रौर वह यह है कि पित पत्नी प्रारम्भ करें वासना से श्रौर श्रन्ततः पहुंच जायं निर्वासना पर। इसमें वे एक दूसरे के सहयोगी बनें। स्त्री सहयोगी बने पुरुष की कि पुरुष स्त्री से मुक्त हो जाय। पुरुष सहयोगी बने पत्नी का कि पत्नी पुरुष की कामना से मुक्त हो जाय। यह श्रगर सहयोगी बन जायें तो बहुत शीघ्र निर्वासना को उपलब्ध हो सकते हैं। लेकिन ये इसमें सहयोगी नहीं बनते। पत्नी डरती है कि कहीं पुरुष निर्वासना को उपलब्ध न हो जाय। वह डरी रहती है। श्रगर पित मंदिर जाता है तो वह ज्यादा चौंकती है, सिनेमा जाता है तो विश्राम करती है। पित चोर हो जाय समक में श्राता है, प्रार्थना, भजन—कीर्तन करने लगे समक्ष में बिल्कुल नहीं श्राता है। खतरा है। पित भी डरता है कि पत्नी कहीं निर्वासना में न चली जाय।

ग्रजीब है हालत। हम एक दूसरे का शोषण करते हैं इसलिए इतने भयभीत हैं। हम एक दूसरे के मित्र नहीं है। क्योंकि मित्र तो वहीं जो बासना के बाहर ले जाय। क्योंकि वासना दुःख है, क्योंकि वासना दुःपूर है। वासना कभी भरेग़ी नहीं। वासना में हम ही मिट जायेंगे, वासना नहीं मिटेगी। तो मित्र तो वहीं है, पित तो वहीं है, पत्नी तो वहीं है, जो वासना से मुक्त करने में साथी बने। ग्रौर तब शीघ्रता से यह हो सकता है।

इसलिए मैं कहता हूं पत्नी को मत छोडो, पित को मत छोड़ो, िकसी को मत छोड़ो। इस प्रशिक्षण का उपयोग करो। परमात्मा तक पहुंचने के लिए संसार को बनाग्रो सीढ़ी। संसार को दुश्मन मत बनाग्रो, बनाग्रो सीढ़ी। चढ़ो उस पर, उठो उससे। उससे ही उठकर परमात्मा को छुग्रो। ग्रीर संसार सीढ़ी बनने के लिए है। इसलिए यह पहली बात है।

दूसरी बात । संन्यास ग्रब तक साँप्रदायिक रहा है जो कि दुखद है, जो कि संन्यास को गंदा कर जाता है । संन्यास धर्म है, सम्प्रदाय नहीं । गृहस्थ संप्रदायों में बटा हो समभ में ग्राता है । उसके कारण हैं । जिसकी दृष्टि बहुत सीमित है वह जो विराट है उसे पकड़ नहीं पाता है। वह हर चीजों में सीमा बनाता है, हर चीज को खंडों में बांट लेता है तभी पकड़ पाता है। ग्रादमी ग्रादमी की सीमाएं हैं। ग्रार ग्राप बीस ग्रादमी पिकनिक को जांय तो ग्राप पायेंगे कि पिकनिक पर ग्राप पहुंचे कि चार पांच ग्रुप में टूट जायेंगे। बीस ग्रादमी इकट्ठे नहीं रहेंगे। तीन—तीन चार—चार की टुकड़ी हो जायगी। ग्रुपनी—ग्रुपनी बातचीत शुरू कर देंगे। दो चार हिस्से बन जायेंगे। बीस ग्रादमी इकट्ठे नहीं हो पाते हैं। ऐसी ग्रादमी की सीमा है। सारी मनुष्यता एक है यह साधारण ग्रादमी के सीमा के बाहर है सोचना। सब मंदिर, सब मिन्जिद उसी परमात्मा के हैं, यह सोचना मुश्किल है। साधारण की सीमा के लिए किन होगा लेकिन संन्यासी ग्रुसाधारण होने की घोषणा है।

दूसरी बात, संन्यास धर्म में प्रवेश है। हिन्दू धर्म में नहीं, मुसलमान धर्म में नहीं, ईसाई धर्म में नहीं, जैन धर्म में नहीं—धर्म में। इसका क्या मतलब हुग्रा। हिंदू धर्म के खिलाफ ?—नहीं। इस्लाम धर्म के खिलाफ ?—नहीं। जैन धर्म में धर्म है उसके पक्ष में ग्रौर जो जैन है उसके खिलाफ। ग्रौर वह जो हिन्दू धर्म में धर्म है उसके पक्ष में, ग्रौर वह जो हिन्दू है उसके खिलाफ। ग्रौर वह जो इस्लाम धर्म में धर्म है उसके पक्ष में ग्रौर वह जो इस्लाम धर्म में धर्म है उसके पक्ष में ग्रौर वह जो इस्लाम है उसके खिलाफ। सीमाग्रों के खिलाफ ग्रौर ग्रसीम के पक्ष में। ग्राकार के खिलाफ ग्रौर निराकार के पक्ष में है।

संन्यासी किसी धर्म का नहीं, सिर्फ धर्म का है। वह मस्जिद में ठहरे, मंदिर में ठहरे, कुरान पढ़े, गीता पढ़े। महावीर, बुद्ध, लाग्रोत्से, नानक जिससे उसका प्रेम हो, उससे प्रेम करे। लेकिन जाने कि जिससे वह प्रेम कर रहा है यह दूसरों के खिलाफ घृणा का कारण नहीं, बिल्क यह प्रेम ही उसकी सीढ़ी बनेगी उस ग्रनन्त में छलांग लगाने के लिए जिसमें सब एक हो जाता है। नानक को बनायें सीढी, बनायें। बुद्ध, मोहम्मद को बनायें चाहें, बुद्ध, मोहम्मद को बनायें। कूद जाय वहीं से पर कूदना है ग्रनन्त में। ग्रीर इस ग्रनन्त का स्मरण रहे तो इस पृथ्वी पर दो घटनायें घट सकती हैं।

संन्यासी जहां है वहीं रहे तो करोड़ों संन्यासी सारी पृथ्वी पर हो सकते हैं। संन्यासी छोड़ के भागे तो ध्यान रखना भविष्य में बीस-पच्चीस साल के बाद, इस सदी के पूरे होते होते संन्यास ग्रपराय होगा, क्रिमिनल एक्ट हो जायगा। रूस में हो गया, चीन में हो गया, ग्राघी दुनिया में हो गया। ग्राज रूस ग्रौर चीन में कोई संन्यासी होकर नहीं रह सकता। क्योंकि वह कहते हैं जो करेगा मेहनत वह खायेगा। जो मेहनत नहीं करेगा वह शोषक है, एक्सप्लाइटर है। उसको हटाग्रो। वह ग्रपराधी है। वहां संन्यास बिखर गया। चीन में बड़ी गहरी परम्परा थी संन्यास की, वह बिखर गयी, टूट गयी, मॉनेस्ट्री उखड़ गयी। तिब्बत गया। शायद पृथ्वी पर सबसे ज्यादा गहरे संन्यास के प्रयोग तिब्बत ने किये हैं, लेकिन सब मिट्टी हो गया है। हिन्दुस्तान में भी ज्यादा देर नहीं लगेगी। लेनिन ने कहा था १६२० में कि कम्यूनिज्म का रास्ता मास्को से पेकिंग ग्रौर पेकिंग से कलकत्ता होता हुग्रा लंदन जायेगा। कलकत्ते तक पैर सुनायी पड़ने लगे हैं। लेनिन की भविष्यवाणी सही हीने का डर है।

संन्यास ग्रब तो एक तरह से बच सकता है कि संन्यासी स्व-निर्भर हो—समाज पर, किसी पर निर्भर होकर न जिये। तभी हो सकता है स्व-निर्भर जब वह संसार में हो। संन्यासी संसार से भागकर स्व-निर्भर कैसे ही सकता है ?

थाईलैंड में चार करोड़ की श्राबादी है। बीस लाख संन्यासी हैं वहां। मुल्क घवड़ा गया। लोग परेशान हो गये। बीस लाख लोगों को चार करोड़ की श्रावादी कैसे खिलाये, कैसे पिलाये। क्या क्या करे। श्रदालतें विवार करती हैं कानून बनाने का। संसद निर्णय लेती है कोई सख्त नियम बनाश्रो। नियम बनाश्रो कि सिर्फ सरकार जब श्राज्ञा दे किसी श्रादमी को तभी वह संन्यासी हो सकता है। यदि संन्यास की श्राज्ञा सरकार से लेना पड़ें तो उसमें भी रिश्वत हो जायेगी। उसमें भी जो रिश्वत लगा सकेगा वह संन्यासी हो जायेगा। यदि संन्यासी होने के लिए रिश्वत देनी पड़ेगी, सरकारी लाइसेंस लेना पड़ेगा तो फिर संन्यास की सुगंध, संन्यास की स्वतन्त्रता कहां रह जायगी!

इसलिए मैं यह देखता हूं भिविष्य को ध्यान में रखकर कि अब संन्यास का एक नया अभियान होना चाहिये जिसमें कि संन्यासी घर में होगा, गृहस्थ होगा, पित होगा, पिता होगा, भाई होगा। शिक्षक, दूकानदार मजदूर—वह जो है वही होगा। वह सबका होगा। सब धर्म उसके अपने होंगे वह सिर्फ धार्मिक होगा। धर्मों के विरोध ने दुनिया को बहुत गन्दी कलह से भर दिया। इतना दुखद हो गया सब कि ऐसा लगने लगा कि धर्मों से शायद फायदा कम हुआ नुकसान ज्यादा हुआ। जब देखो तब धर्म के नाम पर खून बहता है। श्रीर जिस धर्म के नाम पर खून बहता हो श्रगर बच्चे उस धर्म को इन्कार कर दें श्रीर जिन पंडितों की बकवास से खून बहता हो श्रगर बच्चे उन पंडितों को ही इंकार दें श्रीर कहें कि बन्द करो तुम्हारी किताबें, तुम्हारे शास्त्र — श्रब नहीं चाहिए तो कुछ श्राश्चर्य तो नहीं है, स्वाभाविक है। यह बन्द करना पड़ेगा। यह बन्द तभी हो सकता है एक ही रास्ता है इसका। श्रीर वह रास्ता यह है कि संन्यास का फूल इतना ऊंचा उठे सीमाओं से कि सब धर्म उसके श्रपने हो जायँ श्रीर कोई एक धर्म उसका श्रपना धर्म न रहे तो हम इस पृथ्वी को जोड़ सकते हैं।

श्रव तक धर्मों ने तोड़ा उसे कहीं से जोड़ना पड़ेगा। इसिलये मैं कहता हूं कि हिंदू श्रायें, मुसलमान श्रायें, जैन श्रायें, इसाई श्रायें। जिसे चर्च में प्रार्थना करनी हो वह चर्च में करे। मंदिर में तो मंदिर में, स्थानक में तो स्थानक में, मस्जिद में तो मस्जिद में। जिसे जहां जो करना हो करे। लेकिन वह श्रपने मन से संप्रदाय का विशेषण श्रलग कर दे, मुक्त हो जाय, सिर्फ संन्यासी हो जाय। सिर्फ धर्म का हो जाय। यह दूसरी बात है।

श्रीर तीसरी बात मेरे संन्यास में सिर्फ एक श्रनिवार्यता है, एक श्रनिवार्य वर्त है श्रीर वह है 'ध्यान'। बाकी कोई व्रत, नियम ऊपर से मैं थोपने के लिये राजी नहीं हूं। क्योंकि जो भी व्रत ग्रीर नियम ऊपर से थोपे जाते हैं वे पाखण्ड का निर्माण कर देते हैं। सिर्फ ध्यान की विधि (टेक्नीक) संन्यासी सीखे, प्रयोग करे, ध्यान में गहरा उतरे। श्रीर मेरी श्रपनी समभ ग्रीर सारी मनुष्य जाति के श्रनुभव का सार, निचोड़ यह है कि जो ध्यान में गहरा उतर जाय वह योगागिन में ही गहरा उतर रहा है। उसकी वृत्तियां भस्म हो जाती हैं, उसके इंद्रियों के रस खो जाते हैं। वह धीरे धीरे सहज जबदंस्ती नहीं, बलात् नहीं सहज रूपांतरित होता चला जाता है। उसके भीतर से ही सब बदल जाता है। उसके बाहर के सब सम्बन्ध वैसे ही बने रहते, वह भीतर से बदल जाता इसलिये सारी दुनिया उसके लिए बदल जाती है। ध्यान के श्रतिशिक्त संन्यासी के लिए श्रीर कोई श्रनिवार्यता नहीं है।

यह कपड़े श्राप देखते हैं गैरिक—संन्यासी पहने हुए हैं। यह सुबह जैसा मैंने कहा, गांठ बाँधने जैसा इनका उपयोग है। चौबीस घंटे याद रह सकेगा, स्मरण (रिमेम्बरिंग) रह सकेगी कि मैं संन्यासी हूं। बस, यह स्मरण इनको रह सके इसलिए इन्हें ग़ैरिक वस्त्र दे दिये हैं। गैरिक वस्त्र जानकर भी दिये हैं, वे ग्रग्नि के रंग के वस्त्र हैं। भीतर भी ध्यान की ग्रग्नि जलानी है। उसमें सब जला डालना है। भीतर भी ध्यान का यज्ञ जलाना है, उसमें सब ग्राहुति दे देनी है।

उनके गलों में ग्राप मालायें देख रहे हैं। उन मालाग्रों में एक सौ ग्राठ गुरिये हैं। वे एक सौ ग्राठ ध्यान की विधियों के प्रतीक हैं। ग्रौर उन्हें स्मरण रखने के लिए दिया है कि वह भलीभांति जानें कि चाहे ग्रपने हाथ में एक ही गुरिया हो लेकिन ग्रौर एक सौ सात मार्गों से भी मनुष्य पहुंचा है, पहुंच सकता है। ग्रौर एक सौ ग्राठ गुरिये कितने ही ग्रलग हों, उनके भीतर पिरोया हुग्रा धागा एक ही है। उस एक का स्मरण बना रहे एक सौ ग्राठ विधियों में ताकि कभी उसके मन में यह ख्याल न ग्राये ग्रौर कोई एकांगीपन न पकड़ जाय कि मेरा ही मार्ग जिसमें मैं हूं, वही रास्ता पहुंचाता है। नहीं, सभी रास्ते पहुंचाते हैं।

उनमें मालाग्रों में एक तस्वीर ग्राप देख रहे हैं, जायद ग्रापको भ्रम होगा कि मेरी है। मेरी बिल्कुल नहीं है। क्योंकि मेरी तस्वीर उतारने का कोई उपाय नहीं है। तस्वीर किसी की उतारी नहीं जा सकती, सिर्फ शरीरों की उतारी जा सकती है। मैं उनका गवाह हूं इसलिए उन्होंने मेरे शरीर की तस्वीर लटका दी है।

मैं सिर्फ गवाह हूं, गुरु नहीं हूं। क्योंकि मैं मानता हूं कि गुरु तो सिवाय परमात्मा के ग्रौर कोई भी नहीं है। मैं सिर्फ विटनेस (साक्षी) हूं कि मेरे सामने उन्होंने कसम ली है इस संन्यास की। मैं उनका गवाह भर हूं। ग्रौर इसलिए मेरे शरीर की ग्राकृति लटकाए हुए हैं, ताकि उनको स्मरण रहे कि उनके संन्यास में वह ग्रकेले नहीं है, एक गवाह भी है। ग्रौर उनके डूबने के साथ उनका गवाह भी डूबेगा। इतने स्मरण भर के लिए तस्वीर है।

ध्यान में वे गहरे उतरें, ध्यान के बहुत रास्ते हैं। ग्रभी उनको दो रास्तों पर प्रयोग करवा रहा हूं। दोनों रास्ते 'सिंकोनाइज' कर सकें इस तरह के हैं। उनमें तालमेल हो सके, इस तरह के हैं। एक ध्यान की प्रक्रिया मैं उनसे करवा रहा हूं जो कि प्रगाढ़तम प्रक्रिया है, बहुत 'व्हिगरस' है ग्रौर इस सदी के योग्य है। उत ध्यान की प्रक्रिया के साथ उनको कीर्तन श्रौर भजन के लिए भी कह रहा हूं। क्योंकि, वह ध्यान की प्रक्रिया करने के बाद कीर्तन साधारण कीर्तन नहीं है जो ग्राप कहीं भी देख ठेते हैं। ग्राप जब देखते हैं कीर्तन तो श्राप सोचते होंगे ठीक है, कोई भी ऐसा साधारण कीर्तन कर रहा है। इस भूल में श्राप मत पड़ना क्योंकि जिस ध्यान के प्रयोग को वे कर रहे हैं उस प्रयोग के बाद यह कीर्तन श्रौर ही भीतरी रस की धार छोड़ देता है। श्राप भी ध्यान के उस प्रयोग को करके ऐसा कीर्तन करेंगे तब श्रापको पता चलेगा कि यह कीर्तन साधारण कीर्तन नहीं है। यह कीर्तन ध्यान की प्रक्रिया का श्रानुषांगिक श्रंग है। श्रौर उस श्रानुषांगिक श्रंग में जब वे लीन श्रौर डूब जाते हैं तब वे करीब करीब श्रपने में नहीं होते, परमातमा में होते हैं। श्रौर वह जो होने का श्रगर एक क्षण भी मिल जाय चौबीस घंटे में तो काफी है। उससे जो श्रमृत की एक बूंद मिल जाती है वह चौबीस घटों को जीवन के रस से भर जाती है। जिन मित्रों को जरा भी ख्याल हो वह हिम्मत करें श्रौर ध्यान रखें।

अभी कल ही कोई मेरे पास ग्राया था, उसने कहा, सत्तर प्रतिशत तो मेरी इच्छा है कि लूं संन्यास । तीस प्रतिशत मन डांवाडोल होता है । इसलिए नहीं लेता हूं। तो मैंने कहा—तीस प्रतिशत मन कहता है मत लो तो तुम नहीं लेते । तीस प्रतिशत की मानते हो श्रौर सत्तर प्रतिशत कहता है लो और सत्तर प्रतिशत की नहीं मानते हो ? तो तुम्हारे पास बृद्धि है ? ग्रीर कोई सोचता हो, 'हण्ड्रेड परसेंट', सौ प्रतिशत मन होगा तब लेंगे तो मौत पहले ग्रा जायगी । हण्ड्रेड परसेंट मरने के बाद होता है । इससे पहले कभी मन होता नहीं । सिर्फ मरने के बाद जब ग्रापकी लाश चढ़ाई जाती है चिता पर तब 'हण्ड्रेड परसेंट' मन संन्यास का होता है, लेकिन तब कोई उपाय नहीं रहता। जिन्दगी में कभी मन सौ प्रतिशत किसी बात पर नहीं होता। लेकिन जब श्राप कोध करते हैं तब श्राप 'हण्ड्रेड परसेंट' मन के लिए रुकते हैं ? जब ग्राप चोरी करते हैं तब ग्राप हण्ड्रेड परसेंट मन के लिए रुकते हैं ? जब बेईमानी करते हैं तब हण्डेड परसेंट मन के लिए रुकते हैं ? कहते हैं क्या कि स्रभी बेईमानी नहीं करू गा क्योंकि स्रभी मन का एक हिस्सा कह रहा है, मत करो । सौ प्रतिशत हो जाने दो । लेकिन जब संन्यास का सवाल उठता है तब सौ प्रतिशत के लिये रुकते हैं। बेईमानी किस के साथ कर रहे हैं ? ग्रादमी ग्रपने को घोखा देने में बहुत कुशल है।

एक आखिरी बात फिर अभी कीर्तन-भजन में संन्यासी डूबेंगे, आपको भी ग्रामंत्रण देता हूं, खड़े देखें मत । खड़े देखकर कुछ पता नहीं चलेगा, लोग नाचते हुए दिखायी पड़ेंगे। डूबें उनके साथ ो पता चलेगा उनके भीतर क्या हो रहा है। यह रस का एक कण ग्रगर ग्रापको भी मिल जाय तो शायद ग्रापकी जिन्दगी में फर्क हो।

संन्यास या शुभ का कोई भी ख्याल जब भी उठ श्राये तब देर मत करना क्योंकि अशुभ में तो हम कभी देर नहीं करते, अशुभ को कोई 'पोस्टपोन' नहीं करता। शुभ को हम 'पोस्टपोन' करते हैं।

अनेक मित्र खबर ले ग्राते हैं कि कहीं मेरा संप्रदाय तो नहीं बन जायगा, कहीं ऐसा तो नहीं हो जायगा ? कहीं कोई मत, पंथ तो नहीं बन जायगा ? मत पंथ ऐसे ही बहुत हैं, नये मत, पंथ की कोई जरूरत नहीं है। बीमारियां ऐसे ही काफी हैं ग्रौर एक बीमारी जोड़ने की कोई जरूरत नहीं है। इसलिए आपसे कहता हूं, यह कोई सम्प्रदाय नहीं है। संप्रदाय बनता ही किसी के खिलाफ है।

ये संन्यासी किसी के खिलाफ नहीं हैं। ये सब धर्मों के भीतर जो सारभूत है, उसके पक्ष में हैं। कल तो एक मुसलमान महिला ने संन्यास लिया। छः दिन पहले एक ईसाई युवक संन्यास लेकर गया है। ये जायेंगे अपने चर्चों में, अपनी मस्जिदों में, अपने मंदिरों में। इनमें जैन हैं, हिन्दू हैं, मुसलमान हैं, ईसाई हैं। उनसे कुछ उनका छीनना नहीं है। उनके पास जो युद्धतम है, उसे ही उनसे कह देना है।

अभी गीता पर बोल रहा हूं, अगले वर्ष कुरान पर बोलूंगा, फिर बाइबिल पर बोलूंगा ताकि जो जो शुद्ध वहां है सब पूरी की पूरी बात मैं आपको कह दूं। जिसे जहां से लेना हो वहां से ले ले। जिसे जिस कुएं से पोना हो पानी पी ले, क्योंकि पानी एक ही सागर का है। वह कुएं का मोह भर न करे, इतना भर न कहे कि मेरे कुए में ही पानी है और किसी के कुए में पानी नहीं है। फिर कोई संप्रदाय नहीं बनता, कोई पंथ नहीं बनता।

सोचें स्रौर स्फुरणा लगती हो तो संन्यास में कदम रखें, जहां हैं वहीं। कुछ स्रापसे छीनता नहीं। स्रापके भीतर के ब्यर्थ को ही तोड़ना है, सार्थक को वहीं रहने देना है।

## साधकों के पत्र भगवान श्री को

प्रिय स्राचार्य रजनीश जी,

सप्रेम नमस्कार । इस पत्र का भ्रारंभ में 'भ्रादरणीय', 'गुरुवर्य', 'तीर्थरूप' ऐसे कोई विशेषण में करना चाहता था। लेकिन सबसे भ्रच्छा भ्रौर सच्चा विशेषण प्रतीत हुग्रा 'प्रिय' ! भ्रौर इसी विशेषण से मैंने भ्रापको संबोधित किया। मुभ्रे विश्वास है भ्राप बुरा नहीं मानेंगे, सब कुछ समभ्र जायेंगे, इसे भ्रवज्ञा नहीं समभ्रेंगे।

वैसे तो मैं एक ४६ ( छ्यालीस ) साल का 'बच्चा' हूं। इस नगर (नागपुर) के धनवटे नेशनल कॉलेज में ग्रंग्रेजी पढ़ाता हूं। लोग मुर्क 'प्रोफेसर' कहते हैं ग्रौर करीब सभी का विश्वास है कि मैं विद्वान हूं, बहुत कुछ जानता हूं। मेरे दुर्देंब से मैंने कुछ मराठी संतों की रचनायें पढ़ी हैं, भाषण भी देते ग्राया हूं, तो यह गैर-विश्वास ग्रौर गहरा हो गया है।

मेरे सौभाग्य से कुछ दस साल पहले मुभे कृष्ण जी (J. Krishnamurti) की पुस्तकें पढ़ने का अवसर मिला। उस आदमी ने मुक्ते पागल बना दिया । सारे सुन्दर भामों को छीन लिया श्रीर एक नंगा ( Naked ) व्यक्तित्व बना दियां। पुराने सहारे बह गये ग्रौर नये सहारे दिये नहीं सभी सहारों से ग्रलग कर दिया। एक दिन ऐसा ग्राया कि में खुद को रोक न सका। एक दिन की 'केजुम्रल लीव' लेकर बम्बई दौड़ गया। जे. जे. स्कृल श्रॉफ श्रार्ट में उनका एक भाषण सुना। दूसरे दिन मलबार हिल के बंगले में जाकर मिल ग्राया। बहुत गहरे प्रेम से उन्होंने स्वागत किया ग्रौर पूछा, 'Have you any problems to ask ?' मैंने कह दिया, 'No Sir I have no problems, because I am convinced of what you say, viz everey problem contains its own Solution....., but sir, the transformation,—the total transformation of which you speak, does'nt come about and one feels profoundly sad' उन्होंने प्रोमभरी दिष्ट से देखा और कहा, 'it will come sir, it will come.'

फिर कुछ दिनों बाद ग्रापकी पुस्तकें मिलीं, फिर वही घना ग्रानंद बरसना ग्रुक हो गया। करीब-करीब ग्रापके सभी ग्रंथ लाये ग्रीर डूब गया। लाल पेल्सिल से under-line करते चला, जो ग्रच्छा ग्रीर सुन्दर लगा। ग्रीर इससे पूरे ग्रंथ की हर एक लाइन ग्रधोरेखांकित हो गई। पत्नी, मित्र हंसने लगे, ये कोई under-line करने का तरीका है? ग्रापने तो हर एक लाइन ग्रधोरेखांकित कर दी? मैं उत्तर भी क्या देता? मैंने कहा—'पढ़ो ग्रीर देखो। सिर्फ line को ग्रधोरेखांकित कर सका, जो implied है, गृहीत है जो between the lines है, वह तो ग्रीर भी गहरा है, ग्रतीव सुन्दर है—वह दिखता नहीं इसलिये under-line, नहीं कर पाया, वरना ग्रीर भी रंग भर जाता।

इस वर्ष के मार्च २६ या ३० को कुछ काम से बंबई श्रापसे मिलते श्राया था, श्रापकी तिबयत ठीक नहीं थी। लेकिन कुछ चंद मिनिटों की भेंट हुई। श्रापसे बोलने को तो श्रापके सेकेटरी ने मना कर दिया ही था, श्रीर भी एक जिम्मेदारी डाल दी थी, 'श्रगर श्राप बात करने लगे तो मैं श्रापको रोकूं' लेकिन भेंट हुई, आनन्द हुआ। कुछ कारणवश Mt. Abu के शिविर में आने के लिये असमर्थ था। आपने कहा था, 'बाद में भी शिविर होंगे, तब आना।' आपके सेकेटरी ने मेरा नाम भी रिजस्टर में लिख लिया, लेकिन कुछ खबर नहीं मिली।

आपका कोई भी भाषण पढ़ते रहता हूं, उस अवसर भर (Duration में) आनन्द से ग्रंत:करण भर जाता है—ग्रांख में आँसू भर आते हैं, मेस्दंड से कुछ अजीब सुखद संवेदनाएं होने लगती हैं'.....व्यक्तित्व निःशेष हो जाता है—रहती है सिर्फ एक awareness। यहां तक तो सब ठीक है, लेकिन यह duration समाप्त हो जाता है। ग्रौर फिर उस स्पर्श से बंचित हो जाता हूं, फिर दुनियादारी से सब विकार दौड़ आते हैं ग्रौर मेरे मन में घर बसा लेते हैं—उदास हो जाता हूं। Transformation नहीं हुग्रा, प्रभाव जरूर हुग्रा, लेकिन वह क्षणिक था—Temporary था, फिर से पत्नी पर कोध, बच्चों पर कोध.....ग्रौर सब विकारों की पलटन सवार हो जाती है, लगता है पराभूत हो गये, गुलाम हो गये। फिर ग्रापका ग्रंथ लेकर किसी होटल के कोने में बैठ जाता हूं। फिर ग्रानन्द की लहरें ग्राने लगती हैं, ग्रांख में ग्रांसू ग्रौर एक विनम्र, निष्पाप, प्रेम भरा Attitude, एक प्रेम से

भोगी दृष्टि । लगता है, फिर खुद को पा गये, ग्रब नहीं भूलेंगे । ग्रब यह भान, यह awareness सदा रहेगी, इससे वंचित नहीं होंगे.....ग्रौर फिर वही पुराना ग्रहम्, Self सवार हो जाता है—फिर वही उदासी, खिन्नता छा जाती है—प्रतीत होता है Transformation नहीं हुग्रा।

यह ग्रवस्था ग्रौर कितने दिन चलेगी ? ग्रब सहा नहीं जाता—ग्रव न इधर का रहा न उधर का ! जो भी महत्वाकांक्षायें थी, सब मृत हो गईं। लोग कहते हैं, 'होशियार हो,Ph.D.करो Rs. 700–1100 का स्केल मिल जायगा।' कोई कहते हैं, 'तुम लेखक हो, तुमने एकांकी लिखे, नाटक लिखे, पुरस्कार पाया, तो ग्रौर लिखो।' लेकिन कुछ लिख नहीं सकता, पढ़ भी नहीं सकता। कुछ पढ़ने का दिल हो जाय तो ग्रापके ग्रंथों या कृष्ण जी के ग्रंथों की ग्रोर हाथ चले जाते हैं। बाकी सब बचपने की बातें लगती हैं— उथली, Shallow प्रतीत होती हैं। ग्रापने ग्रौर कृष्ण जी ने मुक्ते naked कर दिया—किसी तत्वज्ञान की चिंधी से खुद को ढांक भी नहीं सकता, किसी चिंधी से ढाँकूं भी, तो भी सब दिख पड़ता है, किसी बेहोशी में डूब नहीं सकता—अकेला, उदास ग्रौर निर्वस्त्र हो गया हूं। कुछ कही कमी पड़ रही है। Total transformation नहीं आता, यह तो सब ग्रसहा है।

लगता है, 'यह अपने बस के बाहर है। कोई साधु, कोई ग्रौलिया मिले ग्रौर सर पर हाथ रख दे ग्रौर मिलन हो जाय परमात्मा से।' यह तो ऐसा हुअ। है कि किसी प्रिय के बारे में खूब सुना, खूब पढ़ा पागल हो गये उसके लिये—ढूंढ़ा उसे गली—गली में, बद्री—केदार के पहाड़ों में—लेकिन वह नहीं मिला, नहीं दिखा, उसने कुछ भी खबर नहीं दी। शायद Intensity, तीव्रता कम है—शायद ग्रभी उसके लायक, उसके योग्य नहीं हुए।

लेकिन यह सब कब होगा ? ग्रौर कितनी राह देखना पड़ेगी ? यह ग्रंधपना बेचैन कर देता है। आप ही एक धक्का दे दीजिए न, जिससे उस अमृतानुभव के सागर में डूब जाऊं। मेरी शक्ति कम पड़ रही है ग्रौर एक प्रकार की थकावट (exhaustion) ग्रनुभव में आती है। वापस जा नहीं सकता, जिसे ढूंढ़ रहा हूं, उसका स्पर्श नहीं होता। आप जान सकते हैं केवल ग्राप ही जान सकते हैं। इसलिए यह ग्रात्म-निवेदन ग्रापसे किया। सिर्फ एक धक्का—ऐसा जोरदार कि डुबा दें, सब तृष्णा को बुभा दें इस धक्के के विना ग्रब प्रवास ग्रसंभव है।

0

तो किहए, मैं कब आऊं ? ग्राप आज्ञा दीजिये ग्रौर मैं चला आऊंगा। न जाने आपको कितने पत्र ग्राते होंगे, इस पर मैंने भी ग्रापको कष्ट दिये, लेकिन ग्रौर कोई दीखता नहीं कष्ट देने लायक। ग्राप प्रेम से मुभे क्षमा करेंगे ग्रौर आज्ञा करेंगे कि मैं कब मिलूं ? टेलीग्राम ही कीजिये न!

प्रभाकर चांदेकर २०-७-१९७१ ग्रापका-प्रभाकर

१२ ग्रम्यंकर नगर नागपुर (महाराष्ट्र)

#### एक साधक के ग्रनुभव

यह पत्र नहीं श्राप—बीती है, श्रतः थोड़ी लम्बी है। मैं कोई ज्यादा पढ़ा—लिखा आदमी नहीं हूं। मेरे गांव के निकट एक श्रादमी रहते हैं, जिन्हें हम लोग मैंनेजर साहब कहते हैं। उन्होंने मुफ्ते तीन चार महीने पहले राम या ॐ पर ध्यान करने को बतलाया, रात में ११ बजे से दो या तीन बजे के बीच। राम पर ध्यान नहीं टिकता था, तो मैं वैसे ही ध्यान करने लगा। कुछ दिनों के बाद मस्तिष्क विचार शून्य होने लगा, तो पागल हो जाने के भय से ध्यान में बैठना छोड़ दिया। करीब दो महीने के बाद श्री अरिवन्द की पुस्तक 'ध्यान ग्रौर एकाग्रता' पढ़ने पर पता चला कि मन का नीरव होना ही ध्यान है। मैं फिर ध्यान में बैठने लगा। बैठने पर पांच सात मिनट में शरीर आगे की ग्रोर फुकना शुरू कर देता था, तो मैं शरीर को सीधा कर देता ग्रौर फिर सो जाता था। इसी बीच ग्रापके प्रवचनों के कुछ संग्रह भी पढ़ गया।

दो सप्ताह बीते होंगे कि दो जुलाई को पूज्य दीदी उर्मिला जी की पुस्तक 'शांति की खोज' देखने को मिली, जिसमें आपने उन्हें मार्ग दर्शन कराया है। आपने उन्हें बतलाया था कि ध्यान के समय शरीर जिधर भुकता हो भुकने दें। शनिवार ३ जुलाई को करीब १० वजे रात में भ्रापकी पुस्तक Vital Balance पढ़ रहा था तो मन नहीं लगा। फिर गाना सुनने लगा तो उसमें मन नहीं लगा। ग्रतः बत्ती बुभाकर ध्यान में बैठ गया। थोड़ी देर में शरीर आगे भुकने लगा। मैंने शरीर को ढ़ीला छोड़ दिया, शरीर थोड़ी दूर तक भुक कर स्थिर हो गया, फिर लगा कि कोई शक्ति सिर में नीचे से धक्के मारकर शरीर को सीधा कर रही है। सीधा होकर शरीर पीछे भुकने

लगा और अन्त में शरीर लेट गया। लेटना था कि श्वास एकदम तेज हो गयी, थोड़ी देर के बाद शरीर उठकर उठ-बैठ करने लगा थक जाने पर फिर लेट गया और हर सांस के साथ 'मैं कौन हूं ? मैं कौन हूं ?' निकलने लगा। थोड़ी देर ऐसा होने पर फिर उठकर बैठ गया और पद्मासन लग गया, साथ ही ध्विन निकलने लगी 'जो भी है सो ईश्वर है'। फिर लेट जाने पर अन्दर से आवाज आयी कि हाथ मुँह धोकर सो जाओ। मैं सम्मोहित—सा उठकर हाथ मुँह धो आया और लेट गया। लेटने पर लगा कि कोई कह रहा है तुम सो रहे हो, तुम सो रहे हो, तुम सो गये। लेकिन मैं जगा हुआ था, फिर मेरे मन में अनेक प्रश्न उठे, जिनका उत्तर भी मन में ही मिला लेकिन अनुभव हुआ कि कोई अगमने सामने बैठकर बात कर रहा है। उनमें से कुछ प्रश्नोत्तर नीचे दे रहा हूं—

प्रश्न— मैं तो जगा हुय़ा हूं ग्रौर आप कहते हैं कि मैं सो रहा हूं। उत्तर—यही तो जाग्रतावस्था का सोना है। कृष्ण ऐसे ही सोते थे। बुद्ध ऐसे ही सोते थे। महावीर ऐसे ही सोते थे।

प्रश्न — यह क्या हो गया है ? मुभ्ने बहुत डर लग रहा है ग्रौर धबड़ाहट हो रही है।

उत्तर—जो हो रहा है ग्रुभ है, कुन्डिलिनी माता जाग्रत हो गयी हैं। कुन्डिलिनी माता ग्रीर प्रभु जब तुम्हारी सहायता कर रहे हैं तो डरने की कोई बात नहीं।

प्रश्न— गुरु किन्हें मानूं, मैनेजर साहब को या श्राचार्य रजनीश को। उत्तर—मैनेजर गुरु हैं। रजनीश तो तुम्हारा भाई है।

फिर नींद आ गयी। दूसरे दिन भी सम्मोहन नहीं टूटा और उसी हालत में गाँव से पटना चला आया जहां मेरे पिताजी रहते हैं, जिन्होंने मेरी बुरी आदतों से तंग आकर मुक्ते घर से निकाल दिया था और मैं गांव में जाकर रहने लगा था। यहां आकर उनके पैरों पर गिरकर हंसा, फिर खूब रोया, लेकिन ऐसा लगा कि यह सब कोई करा रहा है और शरीर कर रहा है। दो दिन तक मन सम्मोहित रहा लेकिन कोई घटना नहीं हुई।

मंगलवार को करीब तीन बजे से ही शरीर फिर श्रनेकों काम करने लगा। लेटकर, बैठकर हाथ की पैर की भ्रनेकों मुद्रायें बनीं। १ बजे रात्रि में सम्मोहन हटा तो एक गिलास पानी पीकर सो गया। दूसरे दिन बुधवार नित्य किया करने के पूर्व ही करीब पौने छह बजे से फिर वैसी मुद्रायें बनने लगीं। लेटकर, बैठकर शरीर के बहुत व्यायाम किए— घंटों बिछावन पर सिर रगड़ना पड़ा। ऐसा लगता था, सिर बिछावन से चिपक गया है। उस समय लगता था कि शरीर ये सारे कर्म कर रहा है ग्रीर में तमाशा देख रहा हं। लेकिन रोकने की शक्ति नहीं थी, क्योंकि सारे शरीर में बिजली भरी हुई थी। करीब संध्या को जब शरीर बिलकूल थक गया तो अपने मृह से 'मैं कौन हूं, मैं कौन हूं,' निकलने लगा। फिर उसके बाद 'जो भी है सो ईश्वर है' की ध्विन निकलनी गुरू हई, साथ ही अनेकों मुद्रायें भी बनती थीं। एकाध घंटा ऐसा होने पर मंह से 'प्रभ, प्रभ' निकलने लगा और शरीर मछली की तरह लोटने लगा । शरीर कुचले गये सांप की तरह छटपटाता था ग्रौर इधर दोनों हाथ भी चिपकाकर नाक बन्द कर लेता था जब तक दम न घुटने लगे। ऐसा घंटों हुग्रा, फिर लगता है नींद आ गयी। करीब पौने दस बजे नींद ट्टी तो शरीर इतना थका ग्रौर भूखा था कि उठने की शक्ति नहीं थी। किसी तरह उठकर खाना खाया ग्रीर सो गया।

बृहस्पितवार ठीक बीता । शुक्रवार को नींद टूटते ही हाथ की मुद्रायें वननी शुरू हो गयीं श्रीर श्रांख में ऐसी रोशनी भर गयी कि श्रांख खुलना मुश्किल हो गया । फिर पिरवार के सभी सदस्यों श्रीर नौकर के पांव पर, श्रांख पर हाथ रगड़ने पर श्रांख खोलने लायक हुआ । इसके बाद सभी काम बुधवार की तरह हुए । फिर करीब दो घंटे तक पूरी शान्ति रही । करीब पाँच बजे संध्या उठकर नहा-धोकर एकदम ताजा हो गया । उसके बाद कुछ नहीं हुशा है श्रीर १२ जुलाई से मैं श्रपने काम पर भी जाने लगा ।

प्रेषक— श्री कपिल देवसिंह, B/2 बिहार स्टेट विद्युत बोर्ड कालोनी, न्यू पुनाई चक, पटना (बिहार) दिनांक १५ जुलाई १६७१

### नव-संन्यास एक अनुभव

स्वामी आनंद घन, ग्रहमदाबाद

मेरे भगवन्

जिन्दगी में पतवारें खोल दी हैं—लंगर तोड़ दिया है, जीवन की नाव वेसहारे चल रही है—उसे मैं ग्रव सिर्फ देख रहा हूं। उसमें भी क्या ग्रानन्द है—क्या मजा है—क्या मस्ती है—वह तो जामे हक पीने वाला ग्रौर ग्राप जो पिलाने वाले हैं, वे ही जानें।

यह शरीर अहमदाबाद म्युनीसिपल कार्पोरेशन में सेक्शनल श्रॉफीसर के नाते काम कर रहा है। इस शरीर के ऊपर गेरुआ वस्त्र हैं, गले में माला भी-बिलकूल अवध्ती वेश है, इसे देखने वाले चकाचौंध हो गये हैं। कितनों को इसे देखकर ग्रानन्द भी आ रहा है, लेकिन यह संन्यासी वेश-स्वतंत्रता का जो सूचक है-उस 'डेप्युटी सिटी इंजीनियर' को खुद की जलन के कारण पसंद नहीं श्राया । उसने कल शाम को इस सेक्शनल श्राफीसर से कहा-'तुम्हारे इस गेरुग्रा रंग से कोई निस्बत नहीं, लेकिन लुंगी पहनना इन्जीनियर के लिये योग्य नहीं है। मैंने कहा, मुभे ठीक लगता है, सो पहनता हूं। उन्होंने कहा, सभी जगह इन्जीनियर पेन्ट पहनते हैं, तुम पेन्ट पहन सकते हो, लुंगी नहीं । मैंने कहा म्यू० कार्पीरेशन में कोई यूनीफार्म नहीं, कोई कम्पलशन नहीं। वे यह जवाब सुनकर भिभक गये। क्योंकि वह ऐसे ग्राफीसर हैं, जिसके सामने कोई बोलने की हिम्मत नहीं कर सकता—सब गुंगे हो जाते हैं। वे जो कहें, सब हां, हां ! उसने कहा, अगर कम्पलशन चाहिये, तो ऐसी बहत चीजें हैं जो मैं तुम्हारे पर लगा सकता हूं। ऐसा सुनते ही 'इस' राम ने भीतर देखा । भीतर सिकन्दर ग्रीर संन्यासी दिखाई पडे । सिकन्दर तलवार के बल पर संन्यासी को युनान न ले जा सका तो यह डिप्टी सिटी इंजीनियर इस ग्रानन्द घन के शरीर से लुंगी ले जा सकेगा क्या ? ग्रव तो इस इन्जीनि-यर को भी ग्राह्वान है, ले जाय लुंगी इस शरीर पर से ! वह भी हम देखेंगे। यह भी ग्राचार्य रजनीश का संन्यासी है, कैसे डिगेगा ? ग्रब तो ग्रस्रका भी मंजर है।

ग्रब तो मनमें जो भी सवाल आते हैं ग्रौर उसका जवाब जो ग्राप देते हैं वहां, वे सुनाई देते हैं यहां। बस ग्रानन्द में हूं, आनन्द ही हूं, ग्रानन्द के सिवा कुछ नहीं। जो भी हो मंजूर है! ग्रापके—

ग्रानन्द घन के प्रणाम

### क्या है मार्ग ?---ज्ञान भक्ति या कर्म ?

### कर्म-मार्ग का भ्रम

( राजकोट में दिया गया भगवान श्री का प्रवचन )

मेरे प्रिय आत्मन्,

कर्म के योग पर आज थोड़ी बात करनी है। बड़ी से बडी भ्रांति कर्म के साथ जुड़ी है ग्रौर इस भ्रांति को जोड़ना बहुत स्वाभाविक भी है। मनुष्य के व्यक्तित्व को दो आयामों में बांटा जा सकता है। एक आयाम है, Being का, होने का-ग्रात्मा का ग्रौर दूसरा आयाम है, Doing का, कर्म का, करने का। एक तो मैं हूं ग्रौर एक मेरा जगत है, जहां मैं कुछ करता हूं। लेकिन ध्यान रहे करने के पहले होना जरूरी है ग्रौर ये भी ख्याल में ले लेना ग्रावश्यक है कि सब करना होने से निकलता है। कर लेने से होना नहीं निकलता, करने से पहले मेरा होना जरूरी है, लेकिन मेरे होने के पहले करना जरूरी नहीं है। कर्म जो है वो परिधि है, ग्रस्तित्व जो है वो केन्द्र है। ग्रस्तित्व ग्रात्मा है। कर्म हमारा जगत के साथ सम्बन्ध है।

ऐसा समभें, एक सागर पर बहुत लहरें हैं। सतह पर बहुत हलचल है। लहरें उठती हैं गिरती हैं। ये लहरों का जो फैला हुआ जाल है ये कर्म का जाल है। सागर सतह पर बड़ा कर्मरत है लेकिन नीचे—उतरें तो सन्नाटा है। श्रौर नीचे जायें तो बिल्कुल सन्नाटा है। श्रौर नीचे जायें तो कोई लहर नहीं, कोई हलचल नहीं। गहरी चुप्पी है। सागर की लहरों के नीचे सागर का होना है। होना गहरे में है। कर्म का जाल, लहरों का जाल ऊपर परिधि पर है। प्रत्येक व्यक्ति की परिधि पर, Circumference पर, कर्म का जाल है श्रौर प्रत्येक व्यक्ति के केन्द्र पर होने का सागर है। लेकिन जब हम किसी व्यक्ति को देखतें हैं तो उसका होना दिखायी नहीं पड़ता, उसका करना ही दिखायी पड़ता है। होना दिखाई पड़ भी नहीं सकता। सागर के पास जब श्राप जाते हैं तो आप कहते हैं कि सागर दिखायी पड़ रहा है। सागर दिखायी नहीं पड़ता, दिखायी पड़ती हैं सिर्फ लहरें। सागर श्रापको कभी दिखायी नहीं पड़ता, दिखायी पड़ती हैं सिर्फ लहरें। लहरें सागर नहीं हैं वयोंकि कोई

लहर सागर के बिना ग्रस्तित्व में नहीं हो सकती। अगर हम लहर को सागर से ग्रलग बचाना चाहें तो लहर मिट जायगी, लेकिन सागर बिना लहर के हो सकता है। सागर बिना लहर के मर नहीं जायेगा। इसलिए मूल सागर है, लहर Bi-product है। लहर उप-उत्पत्तिहै। इसलिए लहर नहीं हो सकती सागर के बिना। सागर बिना लहर के हो सकता है। कर्म नहीं हो सकता बिना ग्रात्मा के, लेकिन ग्रात्मा बिना कर्म के हो सकती है। ग्रगर मैं नहीं हूं तो मेरे सब कर्म खो जायेंगे, लेकिन मेरे सब कर्म खो जायें तो भी मैं नहीं खो जाता हूं।

इस बुनियादी भेद को सबसे पहले समभ लेना जरूरी है लेकिन फिर भी जो मैं हूं वो ग्रापको दिखायी नहीं पड़ता, ग्राप जो हैं वो मुफे दिखायी नहीं पड़ते। ग्राप जो करते हैं वही दिखायी पड़ता है। मैं जो करता हूं वही दिखायी पड़ता है। करना दिखायी पड़ता है, होना छिपा है। करना दृश्य होना अदृश्य है। करना ज्ञात है, होना ग्रज्ञात है। हमारे भीतर दो दिशायें हैं, एक करने की, दृश्य की -लहरों की जो दूसरों को दिखायी पड़ सकेंगा, ज्ञात हो सकेगा और एक होने की जो किसी को भी ज्ञात नहीं हो सकेगा, किसी को भी दिखायी नहीं पड़ सकेगा, जो सदा छिपा है, सदा छिपा है गहरे में, The hidden, वो सदा पीछे की बात है— गूढ़ ! ये दो हमारी दिशायें हैं—होने की—अस्तित्व की । इन दोनों दिशाय्रों में कौन मूल है इसे अगर हम न पहचान पायें तो बहुत भूल हो जायेगी क्योंकि ये बड़े नियम की बात है कि गौण के द्वारा मूल को नहीं पाया जा सकता। मूल के द्वारा गौण को पाया जा सकता है। जैसे हम गेहूं को बो देते हैं, फिर गेहूं की फसल आती है श्रीर गेहूं के साथ भूसा भी माता है। भूसा मूल नहीं है, परिधि है, बाहर की खोल है। गेहं मुल है-भीतर छिवा हम्रा हिस्सा है। गेहं के साथ भूसा पैदा होता है, लेकिन ग्राप भूसा बो दें तो गेहूं पैदा नहीं होगा। गेहूं बो दें, भूसा ग्रा जायगा। अपने ग्राप आ जायेगा । लेकिन भूसा बो दें तो गेहं तो ग्रायेगा ही नहीं, भूसा भी नष्ट हो जायेगा । मनुष्य का कर्म जो है वो भूसे की तरह है ग्रीर मनुष्य का होना जो है वह गेहं की तरह है। ग्रगर भीतर होता है तो कर्म बदल जायेगा । जैसा होना होगा वैसा कर्म हो जायेगा लेकिन बाहर से कर्म बदलना है तो वैसा होना नहीं बदल जाता।

मेरा जोर होने पर है, Being पर लेकिन कर्मयोग का जोर कर्म पर है, होने पर नहीं—Being पर नहीं । Doing पर है । कर्मयोग कहता है

0

करो—ऐसा करो। ऐसा करोगे तो ऐसे हो जाश्रोगे। गलत है ये बात—ऐसे हो जाश्रोगे तो ऐसा कर्म हो सकता है, लेकिन ऐसा करोगे तो ऐसे नहीं हो जाश्रोगे। लेकिन जो भी दिखायी पड़ता है, कर्म है, इसलिये भ्रांति हो जाती है। कोई महावीर हमारे बीच से निकलें तो दिखायी पड़ेगा कि महावीर नग्न हो गये। कर्म है, वस्त्र पहनना एक कर्म है। नग्न हो जाना एक कर्म है। महावीर नग्न हो गये ऐसा हमें दिखायी पड़ेगा श्रीर फिर दिखायी पड़ेगी महावीर की शांति श्रीर महावीर का श्रानन्द श्रीर उनके चारों तरफ रहस्य की बहती हुई हवायें श्रीर उनकी श्रांखों में गहराई। श्रीर वो सब दिखायी पड़ेगा श्रीर दिखायी पड़ेगा कर्म कि महावीर नग्न हो गये। हसारे मन में भी स्थाल हो सकता है कि श्रगर मैं भी नग्न हो जाऊं तो जो महावीर को मिला था वो मुक्ते भी मिल जायगा।

हम भूसे से गेहं की तरफ चले। पकड़ लिया हमने कर्म को। महावीर क्या खाते हैं, क्या पीते हैं, ये कर्म है। देखा कि क्या खाते हैं ? क्या पीते हैं? कब खाते हैं ? कैसे खाते हैं ? कब नहीं खाते ? कैसे चलते हैं ? कैसे उठते हैं ? ये कर्म हैं । कैसे बोलते हैं ? कैसे नहीं बोलते ? ये सब हमने देखा । हमने परिधि को पूरा जांच लिया। हमने कहा कि ये परिधि हम भी पूरी कर लें तो जो इस ग्रादमी के भीतर घटा है, वो हमारे भीतर भी घट जायेगा। तो हम भी उठने लगें -- ब्रह्म महर्त में। हो जायें नग्न, ये खायें, ये न खायें, ऐसे चलें, ऐसे ना चलें। ये हम सब पूरा कर लें। ठीक महावीर जितना करते थे उतना कर लें। पूरा, इंच भर भी कमी न रह जाये। तो भी भीतर वो पैदा नहीं होगा जो महावीर के भीतर पैदा हम्रा. क्योंकि हम उल्टे चल पड़े। घटना को हमने उल्टा देखा। महावीर के भीतर कुछ पहले हम्रा है, तब फिर बाहर फैला है। हमने बाहर से पकड़ा ग्रौर भीतर चले । भीतर से बाहर की तरफ ग्रा सकते हैं, बाहर से भीतर की तरफ नहीं जा सकते । बाहर भूसा है, भीतर गेहं है । महावीर की ग्रांखों में जो शांति दिखायी पड़ती है, महावीर के ग्रस्तित्व में जो निर्मलता दिखायी पडती है, उनके होने में जो एक Innocence, एक निर्दों प साधक है, वो पहले है। क्योंकि भीतर एक निर्दोंष होने का जन्म हो गया है, इसलिये बाहर वे नग्न हो सके। भीतर की निर्दोषिता बाहर की नग्नता बन सकी। लेकिन बाहर की नग्नता भीतर की निर्दोषिता नहीं बन सकती।

इसे जितना हम ठीक से समभ लें उतना ही सत्य की दिशा में गति करना ग्रासान हो जाये। बड़े से बड़े उलभाव इससे पैदा होते हैं। लोग मेरे पास ग्राते हैं वो कहते हैं हम क्या करें ? जो कभी भी नहीं पूछते कि हम क्या हो जायें ? वे पूछते हैं—हम क्या करें ?

मैं भी एक गांव में ठहरा था। गांव का कलेक्टर मुभसे मिलने ग्राया और उसने कहा अगर मैं भी ग्राप जैसी चादर पहन लं तो कुछ लाभ होगा ? कुछ भी लाभ नहीं होगा। चादर को थोड़ा बहुत नुकसान हो जायेगा। वो कहने लगा- नहीं ग्राप मजाक करते हैं। मुभ्ते ठीक से बताग्रो। श्राप उठते कब हैं ? ग्राप खाते क्या हैं ? मैं भी वैसा ही करूं। जो ग्रादमी जिज्ञासु है खोजता है। गलत छोर से खोजता है लेकिन हजारों साल से मनुष्य जाति गलत छोर से खोज रही । वो ग्रादमी का कसूर नहीं ग्रीर स्वाभाविक ही ये भूल है। ये इसलिये स्वाभाविक है कि कर्म दिखायी पड़ता है, होना दिखायी नहीं पड़ता। करे भी क्या कोई। जो दिखायी पड़ता है उसी से चलने की बात ख्याल में ग्राती है। जो नहीं दिखायी पड़ता वहां से चलें कैसे ? लेकिन मैं ग्रापको कहना चाहता हूं कि ग्रगर ये हमारी समभ में ग्रा जाय कि जो दिखायी पडता है वो तरंगें हैं —बाहर की ग्रीर भीतर सागर है जहां तरंग ही नहीं, निस्तरंग है। वहां से ही सारी गित है, वहां से ही सारा होना है। हमारा सारा व्यक्तित्व भीतर से फैलता हुम्रा है। हम निरंतर भीतर से फैलते चले ग्राते हैं। हम एक छोटा सा बीज बो दें फिर वो ग्रंक्रित होता है। बड़ा वृक्ष होता चला जाता है। एक छोटा सा बीज भीतर से बाहर की तरफ फैलता है, फैलता चला जाता है। मां के पेट में एक छोटा-सा ग्रण ग्राता है जिसे ग्रांख से देखा नहीं जा सकता। फिर वो ग्रण फैलता है, फैलता है ग्रीर एक व्यक्ति निर्मित हो जाता है। सब भीतर से बाहर की तरफ फैल जाता है। ग्रभी वैज्ञानिकों ने एक नवीनतम खोज की है जो बडी महत्वपूर्ण है। वो है Expanding Universe । पहले हम सोचते थे जगत जैसा है वैसा ही है, वही है। ठहरा हुआ है। लेकिन नवीनतम अनुभव ने बड़ी हैरानी कर दी। जगत फैल रहा है जैसे कि कोई गुब्बारे में हवा भर रहा हो ग्रौर गुब्बारा भरा जाता है। फैलता जा रहा है, फैलता जा रहा है। जगत फैल रहा है श्रीर प्रतिपल करोड़ों मील की रफ्तार से तारे दूर भागे जा रहे हैं-परिधि की तरह फैलते जाते हैं, केन्द्र से हटते जा रहे हैं।

जगत जो है, Expanding है। ब्राज से दो करोड़ वर्ष पहले जगत छोटा था। तारे करीब-करीब थे। ब्राज जगत बड़ा है, कल ब्रीर बड़ा होगा

0

श्रीर श्रंतहीन फैलाव है। हमारे पास एक ज्ञब्द है ब्रह्म। ब्रह्म बहुत कीमती शब्द है श्रीर श्राज नहीं कल विज्ञान को इस शब्द को स्वीकार कर लेना होगा कि ब्रह्म का मतलब होता है— The Expanding। जो फैल रहा है, फैलता ही जा रहा है। ब्रह्म का मतलब होता है जो विस्तीर्ण हो रहा है, फैलता ही जा रहा है। ब्रह्म का मतलब होता है जो विस्तीर्ण हो रहा है, जो फैलता जा रहा है। जिसके फैलाव का कोई श्रन्त नहीं है। जो कहीं रुकेगा नहीं, जो फैलता ही चला जायेगा। इस बात को समक्षा जा सकता है कि कभी सारा जगत, जैसे एक छोटा—सा बच्चा मां के पेट में एक श्रणु होता है, श्रीर एक छोटा सा बीज, एक—एक बड़े वृक्ष का एक जरा—सा बीज होता है। श्राश्चर्य नहीं निश्चित ही ऐसा हुग्रा होगा। कभी यह सारा, इतना बड़ा जगत एक छोटा—सा बीज रहा होगा। फैलता गया। श्राज इतना बड़ा है, कल श्रीर बड़ा, कल श्रीर बड़ा। भीतर से बाहर की तरफ फैलाव है। भीतर से शक्ति के स्त्रोत हैं वे फूटते जाते हैं श्रीर बाहर की तरफ फैलते जाते हैं लेकिन मनुष्य के जीवन में एक भूल हो जाती है श्रीर वह भूल यह हो जाती है, हम बाहर को देखते हैं श्रीर सोचते हैं कि बाहर से भीतर की तरफ चलें।

कर्मयोग बाहर से भीतर की तरफ चलने की भ्रांति है। कर्मयोग की मान्यतायें हैं कि कुछ करो। करोगे तो हो सकोगे। कर्मयोगी कहता है कि बैठ मत जाना, विश्राम मत करना। बैठ जाग्रोगे, विश्राम करोगे तो पहुंच न सकोगे। कुछ करो ग्रीर ठीक करो क्योंकि गलत किया तो भटक जाग्रोगे। इसलिए कर्मयोग गहरे में शुभ ग्रीर ग्रशुभ का चुनाव है—एक Choice है। ये ठीक है, ये गलत है। गलत को छोड़ो ग्रीर ठीक को करो। गलत को छोड़ते जाग्रो ग्रीर ठीक को करते जाग्रो, एक दिन ऐसा ग्रायेगा कि गलत छूट जायेगा ग्रीर ठीक ही ठीक शेष रह जायेगा। जिस दिन ठीक ही ठीक शेष रह जायेगा। ऐसा कर्मयोग मानता है।

ये मानना बिलकुल ही गलत है। बिलकुल ही गलत इसिलए है कि इसमें बहुत से Implications हैं, बहुत सी छिपी हुई बातें हैं। वो खोल के देख लेनी चाहिये। पहली बात तो ये है कि क्या है शुभ ग्रौर क्या है ग्रश्चभ ? जब तक किसी ने स्वयं को नहीं जाना तब तक वो ये जान ही नहीं सकता कि क्या है शुभ ग्रौर क्या है ग्रश्चभ ? ग्रसंभव है जानना शुभ क्या है? किस चीज को ठीक कहें ? महवीर कहते हैं कि चींटी न मर जाय। चींटी

मर गयी तो बहुत अशुभ हो जायगा। कृष्ण अर्जुन से कहते हैं बेफिकी से मार क्योंकि कोई मरता ही नहीं। तू मारेगा तो भी कोई मरने वाला नहीं। क्या है शुभ ? कृष्ण ग्रर्जुन से कहते हैं मार—बेफिकी से मार। कोई चिन्ता ही मत कर, क्योंकि कभी कोई मरता ही नहीं। श्रात्मा अमर है। तू तलवार चला। कुछ कटता ही नहीं है। शस्त्र से कुछ कटता ही नहीं है। तू काट, तू भ्रम छोड़ दे कि कोई मरता है। कोई मरता ही नहीं। ग्रात्मा ग्रमर है। महावीर कहते हैं फूंक के पैर रखना, चींटी न दब जाये. हिंसा न हो जाये, अन्यथा पाप हो जायगा। क्या है शुभ ? महावीर कहते हैं वो शुभ है कि कृष्ण कहते हैं वो ग्रुभ है ? वो कह रहे हैं काटो । महाभारत शायद बच भी जाता, अर्जुन अगर भाग जाता और संन्यासी हो जाता । होने की स्थित पैदा हो गयी। भागने की तैयारी पूरी थी लेकिन कृष्ण ने कहा कहां भागकर जायेगा ? कौन है शुभ ? कौन है अशुभ ? नहीं, कर्म की परिधि पर तय ही नहीं किया जा सकता, लेकिन आप कहेंगे कि अगर आत्मा की परिधि पर महावीर पहुंच गये ग्रौर कृष्ण भी पहुंच गये तो फिर ये फर्क क्यों है ? ग्रगर वे ग्रात्मा में पहुंच गये, होने में पहुंच गये तो फिर ये फर्क क्यों है ? जिस दिन ग्राप पहुंचेंगे तब आप पायेंगे, फर्क नहीं है। वे दोनों एक ही बात को दो तरफ से कह रहे हैं।

महावीर कहते हैं पैर फूंक के रख कि चींटी न दब जाये। महावीर भी जानते हैं कि कुछ नहीं मरेगा, चींटी भी नहीं मरेगी। कुछ मरने वाला नहीं है। ग्रात्मा अमर है, इसे वे भी जानते हैं। फिर वे कहते हैं मार मत। ये क्यों कहते हैं ? वे इसिलए कहते हैं कि मरेगा तो कुछ भी नहीं लेकिन तेरा ये ख्याल कि मैंने मारा, वो बहुत कि नहीं हैं डाल देगा। मरेगा तो कुछ भी नहीं। सवाल मरने का है ही नहीं। सवाल तेरे ख्याल का है कि मैंने मार डाला। ये ख्याल तुभे दिक्कत में डाल देगा। तुभे तो पता नहीं कि कुछ भी नहीं मरेगा। वे एक छोर से बात कर रहे हैं। वे उन्हीं लोगों से बात कर रहे

हैं जो मारने में उत्सुक हो गया हो। महावीर उनसे बात कर रहे हैं जो मारने में उत्सुक हो गया हो। महावीर उनसे बात कर रहे हैं जो मारने में उत्सूक हैं, जो चाहते हैं कि कोई समभा दे कि कुछ भी नहीं मरता तो श्रच्छी तरह मारें। महावीर उनसे बोल रहे हैं जो मारने में उत्सुक हैं। मरेगा कुछ भी नहीं लेकिन तूने मारा ये ख्याल तेरे लिए उपद्रव का कारण बन जायेगा। कृष्ण बिलकुल दूसरे ग्रादमी से बात कर रहे हैं। वो उस आदमी से बात कर रहे हैं जो न मारने में उत्सुक हो गया है। वो कहता है मैं न मारू गा। वो क्यों उत्सुक हो गया है ? वो कहता है मारने से पाप लग जायगा। महावीर जिसको समभा रहे हैं उसका गलत ख्याल ये है कि मैंने मारा, मैं मार रहा हं. ये उसका गलत स्याल है। यर्जुन का गलत स्याल ये है कि कोई मर जायेगा तो मुभे पाप लग जायेगा । उसका ये ख्याल नहीं कि मेरे मारने से पाप लग जायेगा, उसका ख्याल है कोई मर जायेगा तो मुक्ते पाप लग जायेगा। कृष्ण उसे कहता है कोई मरता ही नहीं, तू बेफिकी से मार। ये दोनों ग्रादमी एक ही बात कहते हैं। ये दोनों ग्रलग बातें नहीं कहते, लेकिन परिधि पर देखने से ये बातें इतनी अलग हैं जितनी हो सकती हैं। इनके बीच कोई मेल नहीं पड़ सकता।

श्रसल में श्रगर हम एक बिदु रखें श्रौर बिंदु के ऊपर परकाल रखके एक वृत्त खींचें, एक सर्कल बनायें, सर्कल पर पचास बिंदु बनाकर बीच के बिंदु की तरफ रेखायें खींचें, तो परिधि पर दो रेखाश्रों में फासला होगा श्रौर जैसे-जैसे केन्द्र की तरफ चलने लगें तो फासला कम होगा। श्रौर दो रेखायें जबकि परिधि पर बहुत दूर—दूर थीं, जब केन्द्र पर आयेंगी तो एक ही बिन्दु पर खड़ी हो जायेंगी। जो लोग Being पर पहुंचे हैं, जिन लोगों ने श्रात्मा को जाना हो वहां कोई फर्क नहीं रह जाता लेकिन परिधि पर बहुत फर्क है, क्योंकि सारे धर्म परिधि को देखकर बने हैं, इसलिए धर्मों में फर्क हैं। श्रगर किसी दिन श्रात्मा को देखकर धर्म का जन्म होगा तो दुनिया में एक ही धर्म हो सकता है, बहुत धर्म नहीं हो सकते। लेकिन मुहम्मद की परिधि श्रलग है, महावीर की परिधि श्रलग है, कृष्ण की परिधि श्रलग है। होगी ही। हर लहर श्रलग होगी। एक ही सागर पर उठने वाली भी दो लहरें एक जैसी नहीं होंगी। सब लहरें श्रलग होंगी। लहरें श्रलग होंगी ही। लेकिन लहरों के नीचे एक ही सागर है श्रौर वहां हमारा ध्यान ही नहीं जाता। फिर हम लहरों को पकड़ के चलना शुरू करते हैं। कोई महावीर का श्राचरण देखकर चलना शुरू

0

करते हैं तो ज़ैन हो गया। कोई बुद्ध का आचरण देखके चलता है तो बुद्ध हो गया। कोई कृष्ण का आचरण देख के चलता है तो हिंदू हो गया। कोई जीजस का आचरण देखकर चलता है तो ईसाई हो गया। सब आचरण को देखने वाले लोगों के बनाये हुए धर्म हैं।

सारी दुनिया में कर्मवाद है। कर्म को देखकर हम चल रहे हैं, इसीलिये इतना उपद्रव है। शुभ श्रीर अशुभ का निर्णय कैसे करियेगा? कैसे जानियेगा कि क्या शुभ है? श्रीर क्या श्रशुभ है? नहीं जान सकते। जिसने श्रभी श्रपने की भी नहीं जाना, वो नहीं जान सकता कि शुभ क्या है? श्रशुभ क्या है? लेकिन कर्मयोग कहता है कि शुभ श्रीर अशुभ को देखकर चलो। कौन तय करेगा? कैसे तय करियेगा कि क्या शुभ श्रीर क्या श्रशुभ।

कबीर के घर बहुत लोग इकट्ठे होते ग्रौर जब लोग जाने लगते, मुबह भजन-कीर्तन समाप्त होता, मिलना-जुलना बन्द होता तो कबीर कहते, भोजन करते जायें। कबीर का लड़का परेशान हो गया क्योंकि कहां से लाये इतना भोजन ? कभी दो सौ लोग इकट्ठे होते, कभी पांच सौ लोग इकट्ठे होते । इन सबको हम रोज-रोज भोजन हम कैसे करायें ? कबीर से उसने बहुत बार कहा कि अब कल से कभी मत कहना लोगों से कि भोजन कर लो, क्योंकि मैं कहां से लाऊंगा इतना ? ये कैसे इन्तजाम करूं ? हम गरीब ग्रादमी हैं, ग्राप भूल क्यों जाते हैं ? कबीर बार-बार भूल जाते, क्योंकि जिसको भीतर की सम्पत्ति दिख गई हो, उसको गरीबी का ख्याल नहीं रह जाता वो रोज भूल जाता है। बेटा रोज सांभ गरदन पकड़ लेता है कि तुम ग्रादमी कैसे हो ? हम गरीब ग्रादमी हैं, हम भूखें मर रहे हैं । हम कहां से लोगों को खिलायें ? कर्ज हुम्रा जाता है। लोगों से मांग-मांग के परेशान हो गये। अब गांव में कोई देने को भी तैयार नहीं। सुबह जब लोग आते कबीर कहते कहां चले ? भोजन तो करते जाग्रो । वो जिसको भीतर सम्पत्ति दिख गयी हो उसको बाहर की दरिद्रता को याद रखना मुश्किल जाता । जिसको भीतर की सम्पदा नहीं मिली उसको बाहर की कितनी संपदा मिल जाय, उससे दरिद्रता नहीं मिटती। वो भीतर का दरिद्र कह देता कि ग्रभी कुछ नहीं हैं, ग्रभी कुछ नहीं है, ग्रभी कुछ ही क्या है ? अभी तो अोर मिल जाय। वो भीतर आदमी दरिद्र बना रहा है। बाहर की संपत्ति दरिद्रता नहीं मिटा पाती इसलिए अनसर ऐसा

होता है, जितनी संपत्ति उतना दरिद्र आदमी, उतना भीतर दीन-हीन। ग्राखिर एक दिन कबीर के लड़के ने कबीर से कहा, ग्रब बहत हो गया, ग्रब ग्रंतिम, जिसको 'ग्रल्टिमैटम' कहते हैं, ग्राखिरी निर्णय हो जाना चाहिये, नहीं तो कल से इस घर में मैं नहीं रहंगा। क्या मैं चोरी करने लगं? उसने तो कोध में कहा था कि कबीर को कोई बुद्धि ग्रा जाय, लेकिन बुद्धि के नीचे जो रहते हैं, वो भी निर्बुद्धि होते हैं ग्रौर बुद्धि के ऊपर जो चले जाते हैं वो भी निर्विद्धि हो जाते हैं। दोनों में बडा फर्क होता है लेकिन करीब-करीब एक जैसा होता है। एकदम से पहचानना मुश्किल है। कबीर ने कहा मूर्ख, तुभी पहले क्यों न सुभा ? अरे चोरी करनी थी तो मुभी इतने दिन से परेशान क्यों करता है ?--कर ले। लडका तो बहत चौंका। उसने कहा भ्राप ये कह रहे हैं कि चोरी कर लूं ? ग्राप ये कह रहे हैं ? शूम-ग्रशूभ का कोई ख्याल नहीं ? चोरी अशूभ है। कबीर ने कहा, चोरी अशुभ है ! वो आंख बंद करके कुछ सोचने लगा। कुछ समभ में नहीं ग्राता। लडके ने कहा कि परीक्षा पूरी ही कर लेनी चाहिये। उसने कहा उठिये फिर, मैं ही क्यों चोरी करूं, ग्राप भी साथ चिलये। कबीर ने कहा, चलता हं लेकिन देख ज्यादा सामान मैं नहीं उठा पाऊंगा, बूडढा ग्रादमी हं। कबीर पीछे, बेटा ग्रागे। वे चोरी करने गये, लड़के ने भी बड़ी हिम्मत की। कमाल, उनका लड़का बहुत हिम्मतवर था। उसने कहा, ग्राखिरी क्षण तक देख लेना चाहिये, ये ग्रादमी क्या बात कर रहा है! जिसको शुभ-ग्रशुभ का भी बोध नहीं है। सरंग लगाई, दिवाल तोड डाली । कबीर से कहा, क्या इरादा है ? कबीर ने कहा घसो । उसने सोचा कि स्रव चोरी करनी हो पड़ेगी। लड़का भीतर घुस गया। एक बोरा गेहं खींचकर लाया, कबीर से कहा सहायता करिये। कबीर ने सहायता की। लड़के ने कहा, अब क्या इरादा है ? ले चल घर ! कबीर ने कहा, इतनी मेहनत किसलिए की ? लेकिन घर के लोगों को बता भ्राये ना ? उस लडके ने सिर ठोंक लिया । उसने कहा ये चोरी कर रहे हैं कोई घर के लोगों को बताने की बात है ? कबीर ने कहा, नहीं, ये ठीक नहीं हुआ। जरा घर के लोगों को बताना चाहिये। उस लड़के ने कहा, तो ये कैसी चोरी है ? तुम्हें समभ में नहीं ग्राता कि चोरी बूरी चीज है ? कबीर ने कहा कि अब मैं सोचता हूं, जब तुम नहीं कह ग्राये घर के लोगों से, तो कुछ गड़बड़ मालूम पड़ती है। लेकिन मुभसे इसलिये भूल हो गई कि बहुत दिनों से मुभे अपने-पराये का भेद नहीं रहा।

मेरी समक्ष में ही नहीं श्राये कि चोरी किसकी ? कौन करेगा ? श्रौर किसकी होगी ? सभी 'उसका' है। हम भी 'उसके' हैं, वो भी 'उसके' हैं, सामान भी उसका है। सब परमात्मा का है। नहीं, नहीं लेकिन खबर करते श्राश्रो। खबर तो कर दो, क्योंकि वो विचारे सुबह खोजें घर में श्रौर बोरा न मिले तो तकलीफ में पड़ेंगे, कहां खोजें ? उस लड़के ने कहा, हो गई चोरी! वापस चिलये। ऐसे चोरी नहीं होती। श्रगर खबर ही करनी है तो घर वापस चिलये। ये जो कबीर है वो ये कह रहा है कि सब 'उसका' है। कैसी चोरी? चोरी के लिये श्रपने-पराये का भेद होना तो जरूरी है। संपत्ति किसकी है ? मेरी नहीं है—जिसको ये बोध हो उसको ये भी बोध होगा कि ये संपत्ति मेरी है। जिसको ये बोध होगा कि किसी की चोरी न करूं, उसको ये भी बोध होगा कि मेरी कोई न कर ले। लेकिन एक जगह है जहां संपत्ति किसी की नहीं रही, जहां हम ही न रह गये। जहां सब 'उसी का' रह गया, वह क्या है ? कैसे तय करियेगा ? शुभ क्या है ? श्रशुभ क्या है ?

शूभ ग्रीर श्रश्भ का निर्णय परिधि पर नहीं हो सकता, गहरे में होगा। मैं मानता हं कि कबीर का बेटा जब कह रहा था कि चोरी ग्रशूभ है. तब वो इसलिये कह रहा था कि संपत्ति की मालकियत को मानता था। तभी ग्रहंकार जिंदा था ग्रीर अहंकार अशुभ है, चोरी ग्रश्भ नहीं। ग्रहंकार की वजह से चोरी अशूभ मालुम पड़ेगी ग्रीर कबीर का ग्रहंकार ही खो गया। उसको पता ही नहीं चलता कि कौन किसका है ? क्या कौन है ? ये ग्रादमी ग्रगूभ है ? क्या ग्राप कहेंगे कि कबीर का चोरी करने जाना ग्रशूभ था ? मैं नहीं कह सकता । मेरे लिये कहना मूहिकल है क्योंकि कबीर चोरी करने गया ही नहीं। क्योंकि चोरी को तो तभी जाया जा सकता है कि संपत्ति किसी की हो और ग्रहंकार हो, तो हमने जगत को बांटा है। कबीर चोरी करने गया ही नहीं। कबीर किसी दूसरी दिशा में यात्रा कर रहा है। बेटा किसी ग्रौर दिशा में यात्रा कर रहा है। वे दोनों साथ गये ही नहीं। साथ दिखाई पडे। कर्म की दुनिया में इसलिये दिक्कत हो जाती है। वो साथ गये ही नहीं। वो कहीं ग्रीर जा रहा था, वो भगवान के घर जा रहा था। जैसा ये घर है वैसा वो घर है, उधर से उठा लाग्रो लेकिन, घर में जो लोग रहते हैं. उनको खबर कर श्रास्रो कि हम चोरी करके जाते हैं, ये सामान उठा रहे हैं। कबीर चोरी करने गया ही नहीं सिर्फ बेटा ही चोरी करने गया और बेटे को श्रभ-अश्रभ

का बोध है और कबीर को उसका बोध ही नहीं । परिधि पर जो निर्णय करेंगे, कैसे निर्णय करियेगा ? ग्रगर हम सारे जगत में नीति के शुभ—अशुभ के भेद देखें तो बहुत हैरान हो जायेंगे। जो यहां शुभ है, वो पचास, सौ मील बाद में ग्रशुभ हो सकता है। जो पचास, सौ मील दूर ग्रशुभ है वो यहां शुभ हो सकता है।

मेरे एक प्रोफेसर मित्र, पेशावर में थे। एक दिन वो मुभसे बात करते थे। उन्होंने कहा कि तुम जो कहते हो शायद एक घटना मेरे जीवन में घटी, उससे तुम्हारी बात मुक्ते ठीक लगती है। मैं पेशावर में था श्रौर मेरे पास पहली दफे एक पख्तून लड़का ग्रेजुएट हुग्रा। मैंने ही मेहनत करके उस पस्तून को पढ़ाया जो पस्तूनों में पहला ग्रेजुएट था, पहला ही स्नातक था। थर्ड क्लास में बड़ी मुश्किल से पास हुम्रा, लेकिन पख्तूनों में बड़ी खुशी फैल गयी। जिस दिन उसके पास होने की खबर आयी तो आठ-दस पख्तून सरदार, बूढे-बड़े भोले ग्रौर सरल लोग नंगी तलवार लेके मैरे पास आये तो मैं डर गया कि ये क्या मामला है। उन्होंने आके तलवार मेरे सामने रख दी और मेरे पैर छुए और कहा कि आपका कोई दुश्मन हो तो बताओ । मेरे दुश्मन का क्या करियेगा ? उन्होंने कहा, हम गरीब पस्तून ग्रौर क्या सेवा कर सकते हैं, गरदन काट के ला देंगे। ग्रापने बड़ी कृपा, हमारा पहला लड़का स्नातक हो गया । हम बड़े गरीब लोग हैं, हम ग्रौर क्या कर सकते हैं ? ग्राप देर न करिये, नाम दीजिये । सांभ होने के पहले गरदन काटकर लायेंगे । तो बड़े भोले लोग हैं, एकदम भोले लोग हैं। इतने भोले लोग हैं। वो इतनी सरलता से पैर पकड़ के कहने लगे कि नहीं, नहीं ग्राप कृपा करके नाम दीजिये। एकाध नाम बता दीजिये, सांभ होने के पहले गरदन काटकर लायेंगे । हम गरीब पस्तून ग्रौर क्या कर सकते हैं ? हम कैसे धन्यवाद दें ? उन्होंने कहा इतनी ही कृपा करना कि कभी मेरी ही गरदन न कटवा देना। तुम जास्रो, कोई हमारा ऐसा दुश्मन नहीं जिसकी गरदन कटवायें, लेकिन वे बार-बार कहते रहे। वे करीब आ गये और कहा कि आप हम पर खुश नहीं। आप नाम तो बता दें। नाम ही बताने की जरूरत है बाकी सब हम कर लेंगे, कुछ देर नहीं लगेगी। उनकी म्रांखों मैं देखता हं तो बड़े सरल लोग हैं म्रौर वो जो कहते थे कि गरदन काट लायेंगे वो बड़ी कठिन बात मालुम पड़ रही है, लेकिन पब्लुन में गरदन काटना अश्भ नहीं है, गरदन कटवा देना अशुभ नहीं है। गरदन काटने से भागना या कटवाने से भागना ग्रश्भ है।

ऐसी कौमें है सारी दूनिया पर कि ग्रगर हम शभ-ग्रश्भ निर्णय करेंगे तोब हत हैरानी हो जाये कि क्या शुभ है क्या अशुभ ? अंग्रेज हिन्दुस्तान में आये तब हिमालय के पास आदिवासी के कबीले थे कि उनके घर में मेहमान हो तो सारी सेवा करेंगे और रात अपनी पत्नी भी दे देते, क्योंकि घर मेहमान आया है उसको पत्नी नहीं दीजिये क्या। कैसा अतिथि सत्कार हो रहा है ये ! अपनी पत्नी भी दे देंगे रात । बड सीधे लोग हैं । श्रंग्रेज उनके घर जाकर ठहरने लगे, क्योंकि उनकी सुन्दर पत्नी से वे बहुत आकर्षित होने लगे। पूछने जैसा है कि ग्रशुभ कौन कर रहा है ? वे ग्रशुभ कर रहे थे कि जो कि बहुत भोले थे, जो कहते थे कि जब घर में मेहमान ग्राये तो रात उसको पत्नी की याद श्राये, इसलिये वो हमारे घर मेहमान हुश्रा तो हमारी पत्नी मिलनी चाहिये ग्रौर पत्नी सरलता से रात उसके पास जा के सो जायेगी, क्योंकि घर मेहमान ग्राये हैं —देवता। ये गलत कर रहे थे ? या ग्रश्भ कर रहे थे ? या वो श्रादमी जो सिर्फ इसलिए घर में श्राके मेहमान हो गया था कि उसकी ग्रौरत पर उसकी नजर थी ? फिर धीरे-धीरे समभ लानी पड़ी, कबीला चालाक हुआ, कर्निग हुग्रा, फिर उसने कहा कि ये बात गलत है। मेहमान को पत्नी देना गलत है। ये अश्म है। लेकिन चालाक हुआ तब, चालाकी अश्भ है ? या उसका निर्दोष भाव अश्भ था ? तय करना मुश्किल है।

परिधि पर कुछ भी तय नहीं होता लेकिन कर्मवादी कहता है परिधि पर निर्णय कर लो,ये ठीक ग्रौर ये गलत। ग्रौर ठीक एक तरफ करलो, 'कंपार्टमेंट' बांध लो। दीवारें बांधो कि ये हम करेंगे ग्रौर ये हम ना करेंगे। इसलिये कर्मवादी जड़ हो जाता है क्योंकि उसके व्यक्तित्व की जो तरलता है वो लो जाती है। ये ठीक ग्रौर ये गलत। बस वो ऐसा करेगा लेकिन जिंदगी बहुत तरल है। उसमें सुबह जो ठीक था वो सांभ गलत हो जाता। जो सांभ गलत था वो सुबह जो ठीक था, वो सांभ गलत हो जाता। जो सांभ गलत था वो सुबह ठीक हो जाता। जो घड़ी भर ठीक था वो घडी भर में गलत हो जाता है। इसलिये सवाल ठीक ग्रौर गलत करने का नहीं है। सवाल ठीक ग्रौर गलत को हरेक स्थिति में पहचानने का है। लेकिन वो कौन पहचानेगा? वो Being पहचानेगा। वो भीतर की आत्मा जाग्रत हो तो पहचान सकती है कि क्या है ठीक ग्रौर क्या है गलत। ठीक ग्रौर गलत की कोई निर्णायक स्थिति नहीं है कि हम लेबल लगा दें कि ये ठीक ग्रौर ये गलत। किसी क्षण

में ग्रिहिंसा ठीक हो सकती है, किसी क्षण में गलत हो सकती है। किसी क्षण में हिंसा ठीक हो सकती है। लेकिन, वो जो कर्मवारी है, वो कहते हैं, ग्रिहिंसा सदा ठीक ग्रीर हिंसा सदा गलत।

जिन्दगी इतनी पथरीलो नहीं है, जिन्दगी बहुत तरल है। जैसे नदी बहुती है, कभी बायें बहुती, कभी दायें बहुने लगती। कभी इधर जाती, कभी उधर जाती। जिंदगी ऐसी है, रेल की पटरियों की तरह नहीं कि बस चली जाती है। इसिलये जिन्दगी के मामले में जिसने ऐसे सख्त नियम लिये, वो बहुत मुश्किल में पड़ जाते हैं। ग्रगर ग्रहिंसा सदा सही है तो फिर बहुत सी गलत बातें सही हो जायेंगी। ग्रगर ग्रहिंसा सदा सही है तो कोई मुभे गुलाम बनाने ग्राये, ग्रापको गुलाम बनाने ग्राये, तो ग्रहिंसा क्या करेगी? फिर ग्रहिंसा सदा सही है तो गुलामी सही हो जायेगी, लेकिन गुलामी कैसे सही हो सकती है? ग्रौर गुलाम ग्रहिंसक हो सकता है? जो ग्रात्मा को बेचने को तैयार हो गया वो ग्रहिंसा को कितने दिन तक बचायेगा? ग्रहिंसा भी मिट न जायेगी?

एक छोटी—सी कहानी मुक्ते याद याती है। एक फकीर है—नसरुद्दीन। उसके गांव के राजा ने तय कर लिया कि हम अपने राज्य से असत्य को उखाड़के फेंक देंगे। उस राजा ने फकीर को बुलाया और कहा कि तुम्हारी सलाह लेना चाहता हूं। मैंने तय किया है कि असत्य को उखाड़ के फेंक दूंगा। फकीर ने कहा पहले पक्का पता लगाओं कि असत्य क्या है ? क्योंकि असत्य रोज सत्य बदल लेता है। उसने कहा इसीलिये तो आपको बुलाया कि आप मुक्ते बता दें कि असत्य क्या है ? मैंने तय किया है कि कल से राज्य में एक आदमी को रोज सूली पर लटकाऊंगा, राज्य के चौरस्ते पर। जो भूठ बोलेगा वो सूली पर लटकेगा। बाकी लोग देख लें, समक्ष जांय कि ये हालत है भूठ बोलने वालों की। उस फकीर ने पूछा किस जगह सूली बनवायी है ? राजा ने कहा, गांव का जो बड़ा द्वार है उस पर। तो उस फकीर ने कहा कल मैं उस द्वार पर मिलूगा और वहीं पर मुलाकात होगी। राजा ने कहा, मतलब क्या है ? मैंने तुम्हें पूछने को बुलाया है। फकीर ने कहा—वहीं बता देंगे। सूली तैयार रखी गई। मुबह नगर का दरवाजा खुला तो फकीर ने पहला प्रवेश किया। राजा ने पूछा आप कहां जा रहे हो ? उस फकीर ने

कहा सूली पर चढ़ने। राजा ने कहा सरासर भूठ बोल रहे हो। तुम्हें कौन सूली पर चढ़ायेगा? उस फकीर ने कहा ग्रगर भूठ बोलता हूं तो सूली पर चढ़ा दो—सूली तैयार है। उस राजा ने कहा बड़ी मुिक्कल में डाल दिया। ग्रगर मैं तुम्हें सूली पर चढ़ा दूं, तो लोग कहेंगे एक सच बोलने वाले को सूली पर चढ़ा दिया। उसको सूली पर चढ़ा दिया? लोग कहेंगे कि एक सच बोलने वाले को सूली पर चढ़ा दिया। उसको सूली पर चढ़ा दिया शैर ग्रगर तुम्हें छोड़ दूं तो तुम सूली पर नहीं चढ़ोगे तो भूठ हो जायेगा। तो उस फकीर ने कहा कि मैं रुका हूं तुम तय कर लो क्या करना है? अगर तय हो जाय तो सूली पर चढ़ा दिया। उस फकीर ने कहा, जिंदगी सभी को मुिक्कल में डाल देती है—उन सभी को, जो जिंदगी में तय कर लेता है कि बस ये सच है ग्रीर ये भूठ है।

जिंदगी बहुत तरल है। परिधि पर तय नहीं हो सकता कि क्या ठीक है और क्या गलत है ? ग्रौर जो ग्रादमी परिधि पर तय करने लगेगा वो नष्ट हो जायेगा। वो ज्यादा से ज्यादा धोखा पैदा कर सकता है -- नैतिक होने का, लेकिन कभी धार्मिक नहीं हो सकता । उसे जिंदगी में रोज मौके श्रायेंगे जो मुश्किल में डालते रहेंगे कि क्या करूँ क्या न करूं ? फिर धीरे-धीरे वो जिंदगी की तरलता को देखना बन्द कर देंगे। वो ग्रपने ठोस ग्रीर सस्त ढांचे में, 'पैटर्न' में जीने लगेगा कि बस यही ठीक है। वो श्रांख बन्द करके वही करता रहेगा ग्रौर वो ग्रादमी तो गलत ही होगा, क्योंकि भीतर कोई परिवर्तन नहीं हुआ। गलत आदमी पर जब ठीक बात जुड़ जाती है तो ठीक बात भी गलत का सहारा बन जाती है, जैसे कि महावीर को लोगों ने देखा ग्रौर कहा कि ग्रहिंसा ठीक है, तो महावीर के मानने वालों ने खेती बन्द कर दी। इसलिये जैन खेती नहीं कर रहा। उसने खेती बन्द कर दी, क्योंकि खेती में हिंसा मालूम पड़ी। पौधे काटने पड़ेंगे, पौधों में प्राण हैं। महवीर को एक अनुभव हुआ है कि पौधों में प्राण हैं, महावीर ने जो जाना है, वो फिर जगदीशचन्द्र ने सिद्ध किया विज्ञान से कि पौधों में प्राण हैं, स्रात्मा है। स्रब तो महावीर की बात बहुत वैज्ञानिक है। एक आदमी गेहं की फसल काटेगा, हजारों पौधे काटेगा, तो हजारों प्राण कट जायेंगे—हजारों की हत्याएं हो जायेंगी। तो जैनों ने खेती बन्द कर दी। लेकिन खेती बन्द करने से क्या होगा ? कोई तो खेती करेगा, गेहं तो खाना पड़ेगा। मैं खेती न करूं तो आप खेती करेंगे। गेहुं मैं खाऊंगा, हिंसा भ्रापको लगेगी। बहुत मजेदार

नियम हुग्रा। तो खेती दूसरों पर छोड़ दी, लेकिन वो ग्रहिसक ग्रादमी भीतर तो हिसक रहा। ये बड़े मजे की बात है कि किसान कम हिसक होते हैं, कम इसलिये होते हैं कि 'काटने-पीटने में' 'काटने-पीटने की' बहुत सी वृत्ति तृष्त हो जाती है। एक ग्रादमी वृक्ष काट रहा है, लकड़ी काट रहा है, कुल्हाड़ी चला रहा है, तलवार चला रहा है, तो जिस ग्रादमी ने सुबह तीन घंटे कुल्हाड़ी मारी है—उस आदमी को किसी की गरदन पर कुल्हाड़ी मारने में रस नहीं ग्रायेगा, उसकी तृष्ति हो गई, काटने की, मारने की।

किसान कम हिंसक होता है लेकिन जब किसानी बन्द कर दी-महावीर के मानने वालों ने ग्रौर लड़ तो नहीं सकता था युद्ध के मैदान में-क्षत्रिय तो नहीं हो सकता था। क्षत्रिय थे मारने वाले। महावीर तो खुद क्षत्रिय थे। तो वो लड़ नहीं सकते थे युद्ध के मैदान में, उन्होंने युद्ध बन्द कर दिया ग्रौर किसानी भी बन्द कर दी, तो वो बनिये हो गये। लेकिन ध्यान रहे बनिया बहुत हिंसक हो सकता है ग्रीर हुग्रा । इसलिये उसने बहुत संपत्ति इकट्ठी करली । संपत्ति, बिना हिंस। के इकट्ठी नहीं हो सकती लेकिन तब उसने काटना-पीटना बन्द कर दिया। उसने फिर सुक्ष्म तरकीबें काटने-पीटने की निकालीं। एक ग्रादमी की गरदन मत काटो, जेब काटो। जेब काटने से गरदन कट जाती। बल्कि एक दफा गरदन काटना शायद ज्यादा दयापूर्ण हो, जेब काटना ज्यादा हिंसापूर्ण हो जाता है, क्योंकि गरदन कट जाती तो निपट गया मामला । जेब कट जाय तो गरदन भी रहती है। जेब भी कट गई ग्रीर जिंदा भी रहना पड़ता है ग्रीर मरे हुए जिंदा रहना पडता है। तो वो जिन लोगों ने गरदन काटने से अपने को परिधि पर रोक लिया, तो फिर उन्होंने काटने की नयी तरकी बें ईजाद की । इसलिए हिन्दुस्तान में महावीर के मानने वालों के पास सबसे ज्यादा पैसा इकटठा हुग्रा—उसका कारण था कि उनकी सारी हिसा Concentrated हो गयी, उनकी सारो हिंसा सब तरफ से रुक गयी, एक ही दिशा रह गई-पैसा ! तो पैसे को उन्होंने पूरी हिंसा कर दी। बहुत थोड़ी संख्या है (महावीर के मानने वालों की) पचीस लाख से ज्यादा नहीं होगी लेकिन सम्पत्ति बहुत ज्यादा है। ये संपत्ति कैसे भ्रायी ? ग्रगर भीतर से ये बोध भ्राया होता भ्रगर प्राणों में ये बात लिखी होती तो ये ग्रसंभव था कि ये नयी तरह की हिंसा

विकसित होती, लेकिन भीतर से कुछ नहीं स्राया । ये कोई एक की ही बात नहीं है, सबकी ही बात है—सब तरफ ही ये बात है।

मैंने सूना है जीसस का एक पादरी है। उसने बाइबल में पढ़ा है कि दूश्मन एक गाल पर चांटा मारे तो दूसरा गाल सामने करना । दूश्मन किसके नहीं ? एक दूरमन ने उसको चांटा मारा ग्रौर दूरमन ने चांटा इसलिये मारा कि उसी दिन चर्च में भाषण सुना था कि जीसस कहते हैं कि जो तुम्हारे बांये गाल पर कोई चांटा मारे तो दायां गाल सामने कर दो । वो पादरी चर्च के बाहर निकला तो दूश्मन ने उसके बांये गाल पर जोर से चांटा मारा। भीड़ इकट्ठी थी। पादरी एकदम से गड़बड़ भी नहीं कर सकता था, क्योंकि ग्रभी भीतर कहा था कि दायां गाल सामने कर दो. तो पादरी ने दायां गाल सामने कर दिया। उसने उस पर भी एक चांटा मारा, तब पादरी ने लकड़ी उठाकर उसका सिर फोड़ दिया तो उस आदमी ने कहा, ये तुम क्या कर रहे हो ? पादरी ने कहा कि जीसस ने कहा है कि बायें गाल पर कोई मारे तो दायां सामने करो, लेकिन दांयें पर कोई मारे तो कुछ भी करने को नहीं कहा है। दायें पर कोई मारेगा तो निर्णय हम करेंगे, क्योंकि उसके ग्रागे कूछ लिखा हम्रा नहीं है। तुम बांये को मार कर चले गये होते तो बात खतम हो गई होती। तो फिर जीसस भी क्या करते—क्या कर सकते ? उसने कहा। दांया श्रीर बांया दो ही तो होते हैं। एक मारा तो दूसरा कर दिया, तीसरा तो है नहीं। श्रव तीसरा तो ग्रापके पास है। होता ये है, ग्रीर होने वाला ही ये है। परिधि पर जो निर्णय होते हैं, वो ऐसे ही होते हैं। धर्म से जो नीति ग्रौर कर्म पैदा हुग्रा, वो परिधि पर पैदा हुग्रा लेकिन क्या करें। हमारी तकलीफ ये है कि परिधि हमें दिखायी पड़ती है। क्या करें, क्या न करें? वही हमारे सवाल हैं। मेरी तो अपनी ये समभ है कि करने की बात की फिकर मत करें, फिकर उसकी करें कि करने वाला कौन है ? वो कौन है भीतर, जो बायें गाल की तरह दांया गाल करता है ? वो कौन है, जो हाथ उठाकर दूसरे गाल पर मारता है ? वो कौन है, जो खेत पर हिंसा करता है? वो कौन है, जो दुकान पर बैठकर गरदन काटता है ? वो कौन है भीतर ? करने वाला कौन है ? कर्म नहीं, करने वाला कौन है ? उसकी तलाश। कर्त्ता कौन है ? उसकी तलाश।

जब मैं उठता हूं तो उठने की फिक छोड़ दूं। उठता कौन है ? भोजन करता हूं तो उसकी फिक छोड़ दूं कि क्या भोजन करता हूं ? सवाल

है कि भोजन करता कौन है ? जब मैं बोलता हूं तो ये सवाल महत्वपूर्ण नहीं है कि मैं क्या बोल रहा हं ? सवाल महत्वपूर्ण ये है कि कौन बोल रहा है ? कौन है भीतर ? प्रत्येक कर्म के भीतर कौन है ? ग्रौर ध्यान रहे कि कर्म के भीतर जो छिपा है वो बिलकुल ग्रकर्म है। वो कर्ममुक्त है ग्रीर तभी कर्म के भीतर हो सकता है। बैलगाड़ी पर चाक चलता है, एक कील बीच में खड़ी है, वो नहीं चलती। उसी कील पर चाक चलता है। कर्म का जो चाक है वो ग्रकर्म, ग्रात्मा पर चलता है। लेकिन चल नहीं सकता, कर्म के चलने के लिये अकर्म का होना जरूरी है-केन्द्र है, भीतर उस केन्द्र को पकड़ने की कोशिश करें। चाक नहीं, कील। कर्म नहीं, ग्रकर्म। करना नहीं, होना । वो मैं कौन हूं जो उठते वक्त उठता है, चलते वक्त चलता है, खाते वक्त खाता है, बोलते वक्त बोलता है, चुप होते वक्त चुप हो जाता है ? ग्रौर ग्रगर उसकी थोड़ी-सी भी फिक्र की, ग्रांख बन्द करके, ग्रांख खोलके ऐसे थोड़ा खो जायें तो एक ग्रद्भुत ग्रानन्द ग्रापको उपलब्ध होगा। जब भी ग्राप उठते हैं तो भीतर भी ग्रापके साथ कोई नहीं उठता है। जब ग्राप चलते हैं, तब कोई ग्रापके भीतर है जो चलता नहीं है। जब ग्राप भोजन करते हैं तब कोई ग्रापके भीतर है जो भोजन करता नहीं है। जब ग्राप बोलते हैं तब भी कोई ग्रापके भीतर निरंतर ग्रबोला रहता है। जब ग्राप जीते हैं, तब भी कोई ग्रापके भीतर जीवन के पार खड़ा है। ग्राप मरते हैं, तब भी कोई ग्रापके भीतर नहीं मरता है। ग्रापके सारे कर्मों के भीतर, बिलकूल ग्रकर्म में ठहरा हुआ एक बिंदू है, वही बिंदू Being, वही बिंदू आत्मा है। उस बिंदू की पहचान करनी जरूरी है। कर्मयोग नहीं, श्रकर्म। वो जो श्रकर्ता सबके कर्म के बीच में खड़ा है। रास्ते पर चल रहे हों, तो भीतर भांककर पता लगायें कि कोई है भीतर? जो चल रहा है ? तो बहुत हैरान हो जायेंगे कि बाहर कोई चल रहा है और भीतर कोई भी नहीं चल रहा। भीतर सन्नाटा है। भीतर कभी कोई चला भी नहीं। जन्म से लेकर बुढ़े हो जायें ग्राप, जवान होंगे, बच्चे होंगे, बीमार होंगे, स्वस्थ होंगे, बुढ़े होंगे, जन्मेंगे श्रौर भीतर कोई है, जो न जन्मता है, न बूढ़ा होता है, न जवान होता है, न बीमार होता है, न स्वस्थ होता है, न मरता है। वो जो भीतर का बिंदु है, जो सारी लहरों के भीतर शांत सागर है, उसकी पहचान एक क्षण को भी हो जावे, तो जीवन दूसरा हो जाता है फिर दुबारा भूल ग्रसंभव है। बिलकुल ग्रसंभव है।

इन चार दिनों में मैंने तीन बातें कहने की कोशिश की । ज्ञान नहीं भीतर वो जो ज्ञान नहीं है, ज्ञाता है। भित्त नहीं, भाव नहीं, भीतर वो जहां कोई भाव नहीं, सब निर्भाव है। कर्म नहीं, भीतर जहां कोई कर्म नहीं, सब यकर्म। निविचार, निर्भाव, ध्रकर्म प्रगर ये तीन बातें एक सेकेण्ड में इकट्ठी घट जायं एक साथ, तो एक सेकेण्ड में प्रापके जीवन में वो बिन्दु श्रा जायेगा (Boiling point) जहाँ पानी भाप हो जाता है। मनुष्य की जिंदगी में भी वो बिन्दु हैं, जो ये तीन की जोड़ से फलित होता है। मनुष्य वाष्पीभूत हो जाता है, जहां पानी नहीं रह जाता, भाप रह जाती है। जहां हम नहीं रह जाते, परमात्मा रह जाता है। हम तो उड़ जाते हैं, Evaporate हो जाते हैं। हमें तो फिर पाया ही नहीं जायेगा, पाया जाता है वो परमात्मा।

न तो ज्ञान ले जायेगा, न भक्ति ले जायेगी, न कर्म ले जायेगा। ज्ञान, भक्ति, कर्म तीनों मन के ही खेल हैं। इन तीनों के पार जो जायगा वही अमन, No mind, वही आत्मा, वही परमशक्ति, उसको अनुभूति में ले जाती है। तब मुभ से मत पूछो कि मार्ग क्या है? सब मार्ग मन के हैं। मार्ग छोड़ें, क्योंकि मन छोड़ना है। कर्म छोड़ें, वो मन की बाहरी परिधि है। तीनों परिधि को एक साथ छोड़ें और उसे जान लें जो तीनों के पार है, The beyond वो, जो सदा पीछे खड़ा है, बाहर खड़ा है, उसे जानते हीं, वो सब जान लिया जाता है, जो जानने योग्य है। उससे मिलने के बाद कुछ मिलने को शेष नहीं रह जाता। उसे पाने के बाद पाने को कुछ शेष नहीं रह जाता। सब शास्त्र जिसके लिये रोते हैं, चिल्लाते हैं। सब जानी जिसकी तरफ इशारे उठाते हैं और नहीं उठा पाते। सब शब्द जिसे कहते हैं और नहीं कह पाते। सब आंखें जिसकी तलाश करती हैं और नहीं देख पातीं, सब हाथ जिसको टटोलते हैं और नहीं पकड़ पाते हैं। वो इन तीनों के पार सदा मौजूद हैं। उन तीनों से द्वार खुल जाय तो वो उपलब्ध ही है।

मार्ग नहीं है, क्योंिक वो दूर नहीं है, क्योंिक वो निकट है, निकटतम है, निकट से निकटतम है। मार्ग नहीं है, क्योंिक वो वहां नहीं है, यहां है। मार्ग नहीं है, क्योंिक वो कल नहीं है अभी है—Here and now, अभी और यहीं है। इसलिये मार्ग में मत भटकों, सब मार्ग भटकाते हैं, सब मार्ग छोड़ दें, खड़े हो जाएं, एक सेकेण्ड को ही सिर्फ। खड़े होने का प्रयास करते रहें। भाव का, विचार का, कर्म का, तीनों के ऊपर उठने का प्रयास करते

रहें, करते रहें, श्रापके करने से ऐसा नहीं होगा कि आप घीरे-घीरे उठते जायेंगे। ना करते रहें। नहीं उठेंगे, तब तक नहीं उठेंगे, लेकिन करते-करते कभी वो 'टर्निंग-प्वाइंट ' ग्रा जायेगा कि तीनों चीजें एक सेकेण्ड को ठहर जायेंगी और आप अचानक पायेंगे कि आप उठ गये। ६६° डिग्री तक भी पानी भाप नहीं सिर्फ गर्म होता रहता है, ६८ ° डिग्री पर भी गर्म, ६७ ° डिग्री पर भी गरम, ६०° डिग्री पर भी गरम, गर्म ही होता रहता है। ठीक १०० ° डिग्री पर पहुंचा, तो सब बदल जाता है। पानी नदारद, पानी गया ग्रौर भाप हो गई। ठीक ऐसे ही करते रहें। भाव के बाहर, विचार के बाहर कर्म के बाहर खोजते रहें। अनजान है वो क्षण-कब ग्रा जाये। किसी भी दिन ग्राप पायें कि सौ डिग्री पूरी हो गई ग्रौर ग्रभी तक कोई थर्मामीटर नहीं है कि बाहर से बताया जा सके कि ग्रापकी सौ डिग्री पूरी हो गई। नहीं, स्रागे भी स्राशा नहीं है कि कोई थर्मामीटर हो सके। स्रापको भी पता नहीं है, मूफे भी पता नहीं है, किसी को भी पता नहीं है कि कब किस म्रादमी की सौ डिग्री पूरी हो जायगी। किस क्षण में ? ग्रौर जिस क्षण पूरी हो जायेगी, उसी क्षण ग्राप खो जायेंगे ग्रीर जो हो जायगा वही सत्य है। वही परमात्मा है। मनुष्य परमात्मा से नहीं मिल पाता। पानी कभी भाप से मिल पाता ? पानी कैसे भाप से मिलेगा ? पानी जब मिटेगा तब भाप होगी, इसलिये पानी कभी भाप से नहीं मिलता । श्रादमी कभी परमात्मा से नहीं मिल पाता । श्रादमी जब राख हो जाता, मिट जाता, तब जो रह जाता, वो परमात्मा है। मिटे तािक पा सके, खो जाये तािक खोज सके। बीज मिटता है तो वक्ष हो जाता, बंद मिटे तो सागर हो जाती है।

मेरी इन बातों को इतनी शांति श्रौर प्रेम से सुना उससे श्रनुग्रहीत हूं ग्रौर अन्त में सबके भीतर बैठे परमात्मा को प्रणाम करता हूं। मेरे प्रणाम स्वीकार करें।

> संकलन : मा योग समाधि, राजकोट

### म्राचार्य रजनीश: एक यथार्थ

सचमुच, कितना बड़ा आक्चर्य है कि मैं अपनी ही आंखों से देख रहा हूं, जिसे कभी पढ़ता था ग्रौर समक्ष नहीं पाता था. हां, मैं ग्रपनी ही ग्रांखों से देख रहा हूं कि धरती पर कुछ हुन्ना जा रहा है कि कि कि कि कि कि ग्रीर जग सारा सो रहा है. आश्चर्यों का आश्चर्य ! एक किए हैं किए की है तह के सामकिस है कि 'तू' घरती पर उतर म्राया है श्रीर वे चांद-तारों पर भाग रहे हैं हाए कि मार्क कि क्रांक के ग्रीर-कम से कम मेरे लिये-यह एक ग्रीर भी नया भ्राइचर्य है कि देख लिए जाने पर ब्राह्चर्य भी ब्राह्चर्य नहीं रहता. सचम्च, प्यारे बुद्ध ! । हि हिहा एक इस प्रक्रीह । प्रश्लीक किई हा अब मुभे ब्राश्चर्य नहीं होता कि जब तुम थे तुम्हें सुना नहीं गया. ार्थ केंद्र । एडीएड किएड कि कि किएड कि हां, प्यारे कृष्ण ! अलीह । प्रतीह । एक इर क्षाना ह उपन कि तीलाह मुभी कोई ब्राश्चर्य नहीं कि तुम जैसे प्रेमी से लड़ाइयाँ लड़ी गई ग्रौर तुम्हें मारने के षड्यंत्र रचे गये. मेरे जीसस ! हम अम की इ जानता हु कि मुख्य है , इ । अ जानता ह मुक्ते कोई हैरानी नहीं कि तुम जैसे प्यारे ग्रादमी ग्रावारा समभे गये श्रीर तुम्हें सूली पर चढ़ाया गया. अह कि एक उस कि जिल्ह ग्रीर प्यारे सुकरात! में जानता है कि मैं नहीं जिल्ला तो मन अब मुभे कोई दिक्कत नहीं कि कि इस में करते हैं कि किसी विस्तान कि कि तुम्हें श्रपमानित किया गया श्रीर जहर पिलाया गया..... गाडी के लिए किए किए । प्राप्त दरग्रसल, ग्रजीब है यह सब कि मेरे लिये श्रब सभी कुछ ग्राव्चर्य है मा स्रोर कुछ भी स्राप्त्वर्य नहीं है !

# जब जगज्जननी ग्रमृत-स्नात हुई

—ब्रह्मदत्त

परमात्मा !

ग्राप तो जानते ही हैं कि मैं ग्रसमर्थ हूं।

देवताग्रो!

मैं स्वीकार करता हूं कि मेरी लेखनी पंगु है। लोगो !

मैं करबद्ध हो क्षमा की याचना करता हूं।

हां, यह दुस्साहस है। सरासर दुस्साहस है। मैं अच्छी तरह जानता हूं कि मैं लिख नहीं सकता। मुक्ते इस तरह का कोई प्रयत्न भी नहीं करना चाहिए, यह बार—बार मेरे भीतर का लेखक कह रहा है। मुक्ते उसकी बात मान लेनी चाहिए। आखिर वह मेरा बचपन का साथी है। कुछ सोच-समक्त कर ही वह मना कर रहा होगा। मुक्ते यह पराक्रम दिखाकर अपनी हंसी, नहीं, उसकी हंसी नहीं उड़ानी चाहिए। मुक्ते एक सम्य सुशिक्षित समक्त अपदामी की तरह खामोश रह जाना चाहिए। बिल्क कभी कोई पूछे, जिज्ञासा प्रगट करें, तो उस पर एक रहस्यमयी मुस्कान फेंककर, कन्नी काटकर आये बढ़ जाना चाहिये। उसमें मेरी......और उसकी, प्रतिष्ठा की रक्षा की पूरी संभावना है। हां, मैं अच्छी तरह जानता हूं कि मुक्ते अपने को, अपने लेखक को साफ बना लेना चाहिए।...

...शारदा !

तुम्हारे होठों पर व्यंग की मुस्कान शोभा नहीं देती वीणापाणि ! ...

मैं जानता हूं कि मैं नहीं लिखूंगा तो मर जाऊंगा । मुक्ते अपने मरने की इतनी चिंता नहीं है, किंतु मैं यह भी तो जानता हूं कि मैं मर जाऊंगा तो वह ग्रभागा लेखक भी तो मौत के किसी सुनसान बियाबान घाट से जा लगेगा । मुक्ते उसके प्राणों के लिए कलम उठानी चाहिए, यह बात सही है । परन्तु लिखता हूं तो भी तो उसके बचने की उम्मीद दिखायी नहीं देती । लिखना तो सरासर उसकी आत्महत्या ही साबित होगी, क्योंकि दिन के उजाले को क्या चुटकी से पकड़ा जा सकता है ? सागर में समाती नदी को क्या प्रयोगशाला की मेज पर सजाया जा सकता है ? ग्रह्मांड को क्या 'कोडक' का

कैमरा अपने भीतर कैंद कर सकता है ? नहीं न ? तो फिर मैं ही बताम्रो कैसा चमत्कार दिखाऊं ? .....

...ब्राह्मी !

यूं पाषाणी की तरह न मुस्कराग्रो।

में नहीं समभता कि तुम इतनी भोली हो कि इतना भी न समभो कि ब्रह्मदत्त की अकुशलता ब्राह्मी का ही अपमान है ?

मुस्कराना छोडो, आग्रो। जड़ न होग्रो, चलो। सरस्वती! भगवती!

मैं तुम्हारा आह्वान करता हूं। उतरो।...

#### ३० ग्रगस्त १९७१

भ्रो इतिहास ! गड़े मूर्दे उखाड़ने की चिंता छोड़ो। वर्तमान तुम्हें पुकार रहा है, श्राग्रो । साक्षी हो जाग्रो।...

#### प्रातःकाल साढे ग्राठ बजे --

अरी ग्राख्यायिका ! पुराणों के पन्नों में क्या मुंह छिपाये पड़ी हो। आँखें खोलो, देखो। भर लो अपने भीतर उस ग्रमृत को। अमर हो जाग्रो।...

#### पाटस्कर हॉल, बम्बई --

भगवान श्री रजनीश एक ऊंचे तस्त पर संन्यासियों से घिरे हए विराजमान हैं। लगता है सरोवर में छाये रक्त-कमलों के मध्य कोई क्वेत-कमल खिला हुआ है। भगवान श्री ग्रपनी चितरंजन मुद्रा में ग्रवस्थित हैं। दाहिने हाथ ने बांये हाथ को कूहनी से उठा रखा है। बाँये हाथ की तर्जनी ग्रौर मध्यमा मंथर गति से कपोल पर गिर-गिरकर एक अज्ञात, नि:शब्द स्वर्गीय संगीत की सृष्टि कर रही हैं। सागर की ग्रतल गहराइयों का ग्राभास देने वाली उनकी श्रद्भत श्रांखें मुंदी हुई हैं।...

...हंसयाना ! इतनी उतावली न हो। लिख तो रहा हूं !... स्वामी योग चिन्मय के सामने माइक ग्रा गया है। इसके पहले कि वे बोलें, चौंककर ग्रनंत की ग्रोर देखते हैं। शून्य मौन है। फिर भी बोलना तो ग्रवश्यभावी है। ग्राहिस्ता से मुंह खुलता है ग्रौर शब्द लड़खड़ाते हुए बाहर निकलते हैं—

परम ज्ञान को उपलब्ध व्यक्ति न केवल ग्रपने व्यक्तिगत जीवन के चरम-शिखर पर होता है वरन् एक लम्बी राष्ट्रीय, सामाजिक ग्रौर पारिवा-रिक श्रृंखला के विकास की चरम-स्थित पर होता है। ...धन्य ग्रौर परम सौभाग्यशाली है वह परिवार-श्रृंखला, जिसमें ज्ञानी व्यक्ति का अवतरण होता है।... ज्ञानी व्यक्ति के निकट पारिबारिक सदस्य ग्रमृत की खोज में चल पड़ते हैं...उनके निकट उनके ग्रासपास का पूरा समाज, पूरा देश ग्रौर पूरा विश्व जीवन—ग्रमृत की ग्रोर तीव्ररूप से गतिमान हो जाता है।.. भगवान श्री रजनीश के परिवार के कई सदस्य संन्यास में दीक्षित हो चुके हैं।

...आज का दिन भी परम पिवत्र है, क्योंकि भगवान श्री की मां ग्रीर उनकी चाची संन्यास में दीक्षित हो रही हैं।... यह घड़ी श्रद्भुत है ग्रीर याद दिलाती है.. बुद्ध के उस समय की, जब वे परम ज्ञान को उपलब्ध होकर वर्षों बाद अपने शहर से गुजरे।... बुद्ध को उपलब्ध परम जीवन के ग्रमृत की प्यास उनके पारिवारिक सदस्यों एवं मां, पत्नी पुत्र ग्रादि में जगी।... उन्होंने भी इस ग्रमृत यात्रा में जाना चाहा।

...भगवान श्री के ग्रासपास भी लोग ग्रमृत की यात्रा पर चल पड़े हैं, संन्यास के द्वार से ।...

श्रचानक स्वामी योग चिन्मय की श्रावाज को गयी। श्रनाहत नाद होने लगा। कानों में वनदेवी की वीणा भंकृत हो उठी। भांय-भांय-भांय।

मैंने सिर उठाकर देखा। ग्रापाद-मस्तक आग्नेय वस्त्रों में लिपटी एक कोमल काया दर्शकों के मध्य से उठी श्रौर धोरे-धीरे मंच की ग्रोर चल पड़ी। पूरे हॉल में सन्नाटा छागया। वाणी श्रवाक् हो गयी। सांसें थम गयीं। पलकों ने गिरना छोड़ दिया।

दूर कहीं सागर हहराया।
बाहर वर्षा प्रखर हो गयी।
भीतर सन्नाटा ग्रौर गहरा उठा।
जगद्धात्री, अन्नपूर्णा, मां जगदम्बा, प्रभु के ग्रासन के स

जगद्धात्री, अन्नपूर्णा, मां जगदम्बा, प्रभु के त्रासन के समक्ष जा खड़ी हुई।

.. वागीश्वरी !

ठहरी ! महाविक अम्बार्क निम्ह कुरत किन प्रती नानकह

इस तरह मंभधार छोड़कर न जाग्रो मां।...

तो जगन्मयी, जगन्मोहनी, जगन्माता जगद्गुरु जगदीश्वर के समक्ष जा खड़ी हुईं। सागर में बवण्डर ग्रा गया। हिमालय हिला। भगवान ग्रंशुमाली ग्रंपनी कोटि—कोटि रिश्मयों को समेटकर गगन से उतर पड़े।... लगा कि कोई नन्हा—सा शिशु तख्त पर से कूदकर नीचे खड़ा हो गया। किसी ने माला बढ़ायी। भगवान ने हाथ बढ़ाकर माला ले ली ग्रौर दोनों हाथ उठाकर जगद्गौरी के गले में पहना दी।... जगत् की सभी महत्वपूर्ण घटनाएं निपट खामोशी में ही घटित होती हैं, प्रभु भीतर बोले। लगा कि कहीं बीज ग्रंकुरित हुग्रा। लगा कि कहीं किलयां चिटखीं। लगा कि कहीं कोई जल—स्त्रोत खुला। एकाएक परम—पिता जगज्जननी के चरणों में भुक गये दोनों करों से उन्होंने तीन बार माता के चरण छुए। मां भाव—विभोर हो गयीं। स्वयंमेव उनके दोनों हाथ उठे ग्रौर पुरुषप्गव पुत्र के विशाल कंधों पर आशीर्वाद मुद्रा में जा विराजे।

पर्वत के वज्र-हृदय को भेदकर जल की घारा प्रगट हो गयी ! शुष्क मरुस्थल की तप्त रेत से हरी दूब ने सिर उठाया। माताश्रों की छातियों में दूध छलछला श्राया। कहीं कोई सिसका। कहीं कोई चिल्ला पड़ा।

तालियों की तुमुल-ध्विन से पूरा हाल गड़गड़ा उठा।

...मां का पुराना नाम सुश्री सरस्वती देवी...संन्यास का नया नाम हुग्रा मां ग्रमृत सरस्वती ।...

थमी हुई सांसें छूटीं। लगा कि मंदिरों में शंख—ध्विन गूंज रही हो। उठी हुई पल्कें गिरीं। लगा कि सहस्त्रों मृदंगीं पर एक साथ थाप पड़ी हो। वाणी सवाक् हुई। लगा कि... मां शारदा !

क्षमा करें। मैं क्या करूं ? मुभ्रे लगा कि आप चरणों में घुंघरू बांधकर नाच उठीं!

नाचीं न ?

हां ! मैं तो पहले से ही जानता था कि स्राप नाचेंगी ही !... ठहरो ठहरो ! मात्र एक क्षण स्रोर !...

भगवान फिर उसी तरह ग्रपने ग्रासन पर शोभायमान हो गये हैं। लगता है कि ग्रभी—ग्रभी कोई बड़ी लहर सभी लहरों को लील गयी है। भील शांत हो गयी है। एकदम शांत। पर क्षण भर को ही। फिर हवा बहती है। भील का जल स्फुरित होता है हल्के से ग्रौर फिर एक विशाल लहर उठती है। ....पूज्या चाची ठीक उसी तरह से ग्रा खड़ी होती हैं, जैसे मां। भगवान फिर नन्हें शिशु हो जाते हैं। सूरज फिर उतरता है। जल की धारा फिर प्रगट होती है। दूध फिर छलक उठता है।

...चाची का पुराना नाम सुश्री इन्दुप्रभा देवी... संन्यास का नया नाम मां ग्रमृत भगवती ।...

तालियों की फिर वही गगनभेदी गड़गड़ाहट होती है हॉल के भीतर श्रौर हॉल के बाहर सात दिन से निरंतर बरस रहा मेघ एक क्षण को सहम– कर रुक जाता है श्रौर फिर दुगुने उत्साह से श्रभिषेक के लिए जल इकट्ठा करने में जुट जाता है।...

> १२/३४६, बेलासिस ब्रिज तारदेव, बम्बई-३४

00

"परमात्मा को कहां खोजें ?" मैंने कहा : "प्रेम में। ग्रीर प्रेम हो तो याद रखना कि वह पाषाण में भी है।"

प्रेम जोड़ता है इसिलये प्रेम ही परम ज्ञान है। क्योंकि जो तोड़ता है, वह ज्ञान ही कैसे होगा ? जहां ज्ञाता से ज्ञेय पृथक् है, वहीं स्रज्ञान है। सत्य-धर्म का प्रेम मार्ग है, कर जन-जन से प्यार ! व्याप्त प्रकृति में मुक्त हास का, प्रेम ही है ग्राधार !!

प्राणी कर जन-जन से प्यार ...

जितना चाहे प्रेम होगा प्रेम जगाये प्रेम को पगले, ज्ञूल फूल-सा होगा

प्रेम प्रानेक को एक करे पहुंचाये प्रभु के द्वार ! कर जन-जन से प्यार !!

मानव से जो प्रेम करे ना, प्रभु से कहां करेगा? प्रेम-प्रवाह जो रोकेगा तो, मन में मोह पलेगा

प्रेम बिना स्तुति-प्रार्थना सब हैं तेरी बेकार ! कर जन-जन से प्यार!!

प्रम सुपावन सुख-सरसावन, प्रम की ज्योति ग्रमर है 'परम ज्योति' से ज्योति मिला दे, ऐसी प्रम-डगर है

प्रेम सुर्राभ है ब्रात्म-मिलन की प्रेम की तृष्ति अपार ! कर जन-जन से प्यार !!

प्रेम सृष्टि है, प्रेम दृष्टि है, प्रेम है वह सोपान जिस पर चढ़कर 'मैं' को खोकर, तोड़ दे सब व्यवधान

> परमानन्द ग्रगम्य सत्य से तब हो एकाकार ! कर जन-जन से प्यार !!

प्रेम ग्रसीम तो कर ग्रपना, है प्रभु-प्रियतम चहुं ग्रीर 'ग्रहं' भुलाकर डूब प्रेम में, हो जा ग्रात्म-विभोर

बहे ग्रनन्त प्रेम-सरिता में जो डूबे मक्सधार ! कर जन-जन से प्यार !!

हिन्द्र । अपनार्थ को अमृत-वचनों पर ग्राधारित ) — राजेन्द्र 'ग्राकुल', जबलपुर

## आबू शिविर या प्रभु लीला

( पिछले शिविर के ग्रालौकिक ग्रनुभव )

### -स्वामी ग्रानंद विजय, जबलपुर

मैं तथा मेरी पत्न ( मां प्रेम समाधि ) एवं छोटा बच्चा तारीख २-४-७१ को शाम ५ बजे घर के सभी नन्हे-मून्नों से विदा ले उस ग्राब शिविर के लिए स्वाना हुए, जिसके विचार मात्र से ही ग्रंतर में एक विशेष ग्रानन्द स्रोत बहने लगा । पूरी यात्रा कर सकुशल उस ग्राबू स्थल पहुंचे, जहां पहुंचते ही स्वामी कृष्ण कबीर, स्वामी कृष्ण मूर्ति के हृदय से हृदय जब मिलें, तो मैंने उनकी उस गहराई को तौलने में अपने आपको भी गहराई में पाया, और धन्यवाद दिया उस प्रभु को, जो इस सब मिलन का साधन था। फिर हम मोटर पर बैठ ' माउंट ग्राबू ' की ग्रोर रवाना हुये, रास्ते में ही उस स्थल की भलक ग्राने लगी, जहां प्रभू की लीला होना थी। रास्ते भर कीर्तन करते ग्रानन्द से भरे माउंट ग्राबू पहुंच गये । जहां बस से उतर कर सामान रख ही रहे थे कि ग्रचानक 'वह कृष्ण की साक्षात् मीरा' के दर्शन हो पड़े। फिर क्या था, वह तो ऐसे मिली, जैसे कोई उसका खोया हुग्रा कृष्ण जन्मों-जन्मों के बाद मिला हो। मैं भाव-विभोर विचार करने लगा कि ग्रगर प्रभु का वास होगा, तो ऐसी ही मां के हृदय में होगा । धन्य है वह सरलता ग्रीर सहजता, जिसको कैसा भी पात्र पाये, ग्रपने जीवन का सही मार्ग बना ग्रानन्द को उपलब्ध हो जाये।

उसके बाद हम लोग वहां ठहरे, जहां सभी सन्यासी बन्धु ठहरे थे। उन सब से मिलकर ऐसा लगा, जैसे एक ही कुटुम्ब के हम सब लोग हैं ग्रौर बिछुड़ गये थे, ग्रौर प्रभु की कृपा से ग्राज मिलाप हो रहा है। जिससे भी शिविर में मिलते, वह ऐसा नहीं मालूम पड़ता कि उससे पहली ही दफा मिल रहे हों, ऐसा जान पड़ता, जैसे हमेशा के परिचित हों। पर ऐसा न था, सब नये लोग थे। फिर शाम उसी स्थल पर ज्यों ही बैठे-बैठे सब लोग कुछ नाश्ता ग्रारंभ करने वाले थे कि मुभे ही नाचने की उमंग ग्रा गई। फिर

क्या था, हम सब तो आनन्द मग्न नाच ही रहे थे उस भारत सेवक समाज के सभी लोग भी साथ में नाचने लगे। फिर तो हमारे यानन्द का पार न था, हम तो पूरी तरह भूम गये ग्रौर ग्रपने ग्रापको धन्य समक्त प्रभु की इस ग्रमु को धन्यवाद दे उस स्थल की ग्रोर शाम ७ बजे चले। जहां प्रभु की उस लीला का दर्शन होना था, वहां पहुंचते ही मुक्ते उस गेट पर इ्यूटी दी गई, जहां से सभी शिवरार्थी प्रवेश पा रहे थे। उसी मार्ग से प्रभु का भी ग्रागमन होना था, ग्रौर हम उनकी प्रतीक्षा कर रहे थे। द वजे प्रभु का ग्रागमन हुन्ना ग्रौर मुक्ते देखते ही वे बोले पहुंच गये नेमी। मैंने कहा, हां भैया। कार के पीछे ही हम लोग दौड़ते-दौड़ते मंच तक आ गये ग्रौर ग्रपने ग्राप को उनके चरणों में ग्रापत कर दिया। रात की सभा शुरु हुई। ग्राचार्य श्री के शब्दों को दस-बीस मिनिट ही सुन पाया था कि मेरे कान बहरे होते नजर आने लगे। बहुत कोशिश करता, पर उनकी उस अमृतवाणी के मधुर पान से मैं एकदम ग्रानन्द में डूबा जाता ग्रौर उनके शब्दों को ठीक से नहीं सुन पाता। उस रात सभी सूचनायें दो गई थीं कि किस प्रकार शिवर में कार्यक्रम होना है।

दि० ५-४-७१ के सुबह की सभा के बाद ध्यान का प्रोग्राम प्रारंभ हुआ, पर मैं शिश् को संभालने में लग गया ग्रीर शामिल न हो पाया। घ्यान के बाद ग्राचार्य श्री बोले-आप इतनी दूर से ग्राये हो इतनी परेशानी उठाकर, इतना मूल्यवान समय गवाँ रहे हो । मुभे उनकी यह बात तीर जैसी लगी। ऐसा लगा मुभे, जैसे मुभ से ही कह रहे हैं। फिर क्या था पूरे संकल्प से ध्यान में जट गया और दो बजे आचार्य जी से मिलने गया। वहां पर पहंच उनके दर्शन मात्र से ऐसा लगा मानी साक्षात परमेश्वर विराजमान हों, उनके रोम-रोम से उस 'प्रभु' की सुवास ग्रा रही हो। अपने पुत्र का ग्राचार्य श्री से नामकरण करने को कहा, तो वे बोले, क्या नाम रक्खा है ग्रभी । मैंने कहा-' म्रंतिम ' तो बोले खब ! बहत म्रच्छा नाम है। फिर थोडी देर एककर एक चिट में लिखकर बोले, ग्राज से इसका नाम " स्वामी ग्रनादि ग्रनन्त" हुआ। माँ योग काँति बोलीं, इसकी उमर भी बतानी पडेगी। स्राचार्य जी बोले, जरूर बताना । उसी समय राजकोट की एक बहन ने भ्राचार्य जी से ध्यान ग्रौर संन्यास में भय की बात की कि हमें तो डर लगता है ग्रापके इस प्रयोग से । ग्राचार्य जी बोले, सब डर, सब भय मेरे ऊपर छोड दो. मैं सब संभाल लुंगा। ग्रीर बड़ी सहजता से बोले, ले सकता है कोई इतना

उपद्रव इस जगत् में, जितना मैं करवा रहा हूं। मेरे तो श्रांसू फूट पड़े श्रौर सोवा यह कौन हैं, जो ऐसी बात बोल रहा है? कोई साधारण हस्ती नहीं है। इनको लोग क्यों नही समभ पा रहे हैं? श्रौर बाद में फिर रोते फिरते हैं, जैसे महावीर, कृष्ण, बुद्ध, राम के लिए रोते फिरते हैं श्रौर कहते हैं, हम न हुए उनके वक्त में! कैसे श्रभागे लोग हैं, जो इनकी शरण नहीं श्राते श्रौर पत्थर के सामने गिड़गिड़ा रहे हैं। साक्षात् परमेश्वर ने जन्म लिया है, श्रौर लोग उसकी श्रालोचना में लगे हैं। जरूर उनके पास इतना पुण्य नहीं, जो इस विभूति को समभ सकें। धन्य हैं वे लोग, जो इस प्रभु के निकट हैं! पा लिया उन्होंने, जो पाने जैसा है।

इसी श्रद्धा से भरे हुए 'मौन ध्यान' के लिए हम ध्यान स्थल पर पहुंच गये। वह जगह ग्राम की हरी छाया से ग्राच्छादित थी। जैसे ही म्राचार्य प्रभु उस वृक्ष की छाया में कूरसी पर बैठे. तब ऐसा लगा कि पत्ती-पत्ती से अमृत बरस रहा हो और उस प्रभु का स्वागत कर रहा हो और चारों ग्रोर साधक लोग ग्रपनी-ग्रपनी मुद्राग्रों को प्रगट कर रहे थे। था तो वह मौन ध्यान, पर उल्टा था। पूरी भरी हुई भावनायें उसमें प्रगट हो रही थीं। कोई गीत गा रहा था, कोई नाच रहा था, कोई राक्षस का रुप धारण किये था, कोई भांड़ जैसा चिल्ला रहा था, कोई हाँस रहा था, कोई लोट रहा था, सब ग्रानन्द में डूबे थे। किसी को किसी से कोई मतलब नहीं, सब ग्रपनी मस्ती की स्थिति में थे। ग्राचार्य श्री इन सब ग्राकृतियों को देख कभी धीरे से मुस्करा देते श्रौर श्राहिस्ते से श्रांख बन्द कर लेते. तब ऐसा लगता, जैसे भौरों को फूल ने बन्द कर लिया हो ग्रौर फूल कह रहा है, करलो जितना जी चाहे मेरा पान ! क्या दुश्य था उस वक्त का जिसने देखा होगा वही जाने, वही जाने इस ग्रानन्द को। इसी प्रकार ६ दिन तक यह 'मौन का ध्यान' चलता रहा । फिर संध्या ध्यान के लिए उसी सूबह वाली जगह में एकत्रित हए, पर ग्रभी जो छटा उस स्थल की थी, वह एक ग्रनोखी थी। पहाड़ों पर फूले उन पूष्पों ने तो मेरे मन की ही मोह लिया। उस रात्रि में प्रोग्राम के बाद १२ बजे तक मैं, स्वामी प्रगेह भारती, मां योग कृपा ग्रीर माँ प्रेम समाधि उन पूष्पों की भीनी-भीनी वास में भूमते रहे। बाकी के दिन उसी स्थान पर गुजारने हेत्, वहाँ साधना में गहरे जाने के लिए जो टेन्ट बने थे, उसी में ग्राकर रुक गये। क्या ग्रानन्द था उस स्थल पर ! वहीं खाना बनाते ग्रौर जो भी प्रभ ग्राता उसको खिलाकर ग्रपने को भाग्यशाली

समभते । वहां पर सहज ही सभी लोगों के दर्शन हो जाते और पूरा उन लोगों का भी अनुभव प्राप्त होता, जो घ्यान में गहरे जाते । आनन्द ही आनन्द बरसता । चांदनी के श्रुंगार व पुष्पों की वास से सराबोर रात अभूतपूर्व लग रही थी ।

दूसरे दिन सूचना मिली कि रात्रि का ध्यान यहां न होकर राजपूताना क्लब में होगा, जो वहां से १।। मील दूर था। वहां हम सब लोग नाचते-गाते ग्रानन्द मग्न हो पहुंचे ग्रीर जैसे ही ग्राचार्य जी मंच पर ग्राये सभी शिवरार्थी एक स्वर से बोल उठे, ''रजनीश ग्राये, ग्रानन्द लाये'' पूरा हाल गूंज उठा ग्रीर लोग खड़े हो नाच उठे। फिर आचार्य जी के प्रवचन के बाद 'त्राटक ध्यान' ग्रारम्भ हुग्रा। जब ध्यान प्रारम्भ हुग्रा, तो ऐसा लगा कि कुछ लोग ग्राचार्य जी पर हमला कर देंगे। तो हम लोग उनकी रक्षा में लग गये। हम भी बड़े नासमभ थे, जो उनकी रक्षा में लग गये, जो कि सबकी रक्षा कर रहा है। फिर दूसरे दिन आचार्य जी बोले, मेरी कोई फिकर न करें। आप लोग जिस कार्य को आये हैं उसे पूरा करें। मेरी फिकर छोड़ दें ग्रीर यहां मेरी स्वास भी निकलनी हो तो निकल जाय ग्रीर यदि एक भी ग्रादमी ध्यान को उपलब्ध हो जाय, तो मेरा काम पूरा हुग्रा।

इस उद्बोधन के बाद ग्राचार्य जी बोले, "पूरी शक्ति लगा दें—कुछ भी न बचायें, पागल हो जायें।" फिर क्या था— लोग पागल ही हो गये। । मैं तो पूरा पागल हो गया ग्रौर भीड़ से दूर ग्राचार्य जी को निहारता पीछे हट गया। जब मैं पूरी मस्ती में था, तब ग्राचार्य जी मुमें ठीक से नहीं दिख रहे थे तो मैंने मनमें ही कहा, खड़े हो जायें। इतना सोचना था कि प्रभु इस ढंग से खड़े हुए कि अद्भुत छिव थी उस समय उनकी, मनोहारी मुद्रा में प्रभु खड़े हुए, मेरी मनकी कामना ही मानो पूरी हुई। मुभे ऐसा लगा कि अपना हृदय ही चीरकर उनके चरणों में ग्रपित कर दूं। मुभे इतनी खुशी थी जिसका कोई पार नहीं। फिर मैंने उनके ऊपर इतने पत्थर फेंके जिसका कोई हिसाब नहीं। यह सब क्यों हो रहा था मुभे पता नहीं। फिर एकाएक उस प्रभु की आकृति काली पड़ी ग्रौर ग्रदृश्य हो गयी, तो मैं जोर-जोर से चिल्ला रहा था कि रजनीश गायब हो गये, रजनीश गायब हो गये, 'ढूढ़ो-ढूढ़ो'। जब किसी ने मेरी इस ग्रावाज पर घ्यान नहीं दिया, तो मैं खुद ही उस भीड़ को चीरता हुग्रा उनके निकट पहुंचा। पर वहां भारी भीड़ थी। मैंने दो

लोगों के कन्धों पर हाथ रख दो बार उछलने की कोशिश की पर सफल न हो पाया, पर तीसरी बार उनके चरणों में पहुंच गया, श्रौर मुफे पता नहीं कैसे मैं उनके चरणों में पहुंच गया। मुफे तो तब मालूम हुशा जब मैंने उनके चरणों को जोर से पकड़ा श्रौर लोग उसे छुड़ाने में लगे पर छुड़ा नहीं पा रहे थे। मैं वहीं चरणों में पड़ा रहा श्रौर मेरे भीतर श्राचार्य जी की एक छोटी-सी प्रतिमा बनी जो इतनी चमक रही थी, जैसे कोई मणी हो, वैसी चमक बाहर कभी नहीं देखी। बाद में प्रतिमा नाचती हुई पूरे शरीर में मिल गई श्रौर मैं श्रपने श्राप से कहता हूं - 'श्रोर मैं तो रजनीश बन गया''। इसके बाद मुफे पता नहीं कब श्राचार्य जी चले गये। मैं बहुत गहराई में प्रवेश करगया।

एक घन्टे के बाद जब इस स्थिति में वापिस लौटा तो जिन लोगों ने यह दृश्य देखा था, कहने लगे, तुम्हारी तो छलांग लग गई, तुम तो म्राचार्य जी के पास ऐसे गये जैसे नदी में डाइव लगाते हैं बिलकूल सीधे जाकर चरणों में ग्राडे पड गये। मुभे भी ग्राश्चर्य है यह सब कैसे हग्रा ? एक दिन दोपहर में ध्यान में इतनी विनम्नता आई कि जो मिलता उसके चरणों में अपना सिर रख देता, उसी से फुट-फुटकर रो लेता । जिसे पाता उसमें ही आचार्य प्रभु के दर्शन होते । फिर उस पूरे ध्यान में ऐसा ही चलता रहा । आँखों पर पट्टी बंधी थी किस-किस से मिला पता नहीं। एक दिन सुबह ध्यान में ग्राचार्य जी ने कहा, जिन्हें कपड़े बाधा दें उतार दें। तब मुभी ऐसा लगा कपड़ा समभ गया है ग्रीर ग्रपने से ग्रलग हो गया है। मुभे पता नहीं कितनी देर मैं उस नग्न ग्रवस्था में रहा। यह मुक्ते पहली दफा मालूम पड़ा कि नग्नता के क्या परिणाम हैं। उस समय ऐसा बोध हुआ, जैसे मुक्तमें मेरा अहंकार शेष नहीं रह गया है। श्रौर इस वक्त प्रभु को पूर्णरूप से समर्पण कर पाया, इसी दिन एक विचित्र-सा ग्रनुभव हुग्रा । जैसे ही मैं ग्रानंद के उस सागर में डूबा था, तभी मुभी ऐसा प्रतीत हुआ कि मेरी दोनों ग्रांखों के बीच एक ग्रौर नेत्र खुल गया है। वह ठीक वैसा था जैसे गोल मणी हो ग्रौर उसमें उस ग्राचार्य प्रभू की हंसती हुई मूर्ति भलकती हो। यह कुछ क्षण ही बोध हो सका इसके बाद मेरे ऊपर एक चादर डाल दी ग्रौर उस समय मुभे ठीक से मालुम पड़ा कि मेरा शरीर पूर्णरूप से मुर्दा हो गया है। श्रीर मैं श्रलग खड़ा देख रहा हूं जब मैं ध्यान से वापिस म्राया तो मेरा शरीर पसीना से लथपथ उस मिट्टी में मिल गया है जहां मैं पड़ा था। बाद में धीरे से उठकर बैठ ही पाया था कि स्वामी भ्रानन्दघन मेरे पास भ्राकर बैठ गये। उनसे मौन में ही जो बातें हुई वह ग्रनोखी थीं। क्या—क्या उनमें मुफ्ते दिखा प्रभु ही जानें, वह तो मुफ्ते बार—बार चूमते। कभी मेरे बालों में पत्तों का मुकुट लगा कृष्ण का रूप देखते, उनकी उस हंसी ग्रौर मुस्कान से मैं भी धीरे से मुस्करा देता पर मुफ्ते ऐसा लगता की बस एकदम शान्त ही बैठा रहूं। पर उनके इस प्रेम भरे मिलन को भी स्वीकार करने में ग्रानन्द मिला।

फिर दूसरे दिन के सुबह ध्यान के समय भ्राचार्य प्रभु की वह ग्रम्त-वाणी का १०।१५ मिनट ही रस ले पाया कि मैं भी उस अमृत में डूब गया जिस अमृत में ड्वकर आचार्य श्री वह अमृत की वर्षा कर रहे थे। उस दिन मुभे पता है ग्राचार्य जी ने ध्यान के समय कहा था ग्राज सबकी मटकी सीधी हो जाना चाहिए श्रौर श्रम्त से भर जाना चाहिए इसमें पूरे संकल्प से जूट जाँय । मैं तो पहले से ही ध्यान की गहराई में गोता लगा रहा था, फिर क्या था मुभे तो ऐसा लगा कि मेरी मटकी अ्रमृत से इतनी भर गई है, ऊपर से छलक मार रही है। भ्रौर उसे चीनू भाई संभाल रहे हैं। उस घ्यान के बाद मेरे पास चीनू भाई आकर बैठ गये। क्या क्या मुफ्ते कह डाला। जो मुफ्ते ऐसा लगा कि जिसे कुछ मिल जाता है वह सबको प्रभु जैसा पाता है । ऐसी चीन भाई की दशा थी, फिर क्या था वहीं मां मीरा पहुंच गई।मां ने तो मुभे गोदी में ले लिया ग्रौर ऐसी क्लिंगने लगी ग्रौर गुदगुदाने लगी ग्रौर कहने लगी मेरा कन्हैया मिल गया, मेरा कन्हैया मिल गया ग्रौर पूछी क्या मिल गया तुभे । मुभसे अनायास इशारा से निकल पड़ा हाँ फिर तो वह पूरी मीरा बन नाचने लगी ग्रौर ग्रानन्द मग्न हो डूब गई फिर उसकी यह हालत देख डाक्टर साहब उन्हें लिवा ले गये।

उसके बाद माँ बीत सन्देह आ पहुंची वह तो बार—बार मेरी ग्राँखों में देख इतनी प्रभावित होती ग्रौर ग्रानन्द से मुस्करा देती जिसे देखने से मालुम पड़ता कि प्रभु की बड़ी ग्रपार अनुकंपा है। जो इस मां का इतना विशाल हृदय बना दिया, कितनी दिव्य ज्योति थी उसकी आँखों में क्या प्रेम छलकता था। वह बार—बार ग्रंग्रेजी में कुछ कहती पर मैं इन शब्दों के माध्यम से कुछ नहीं समभ पाता पर उसमें जो भाव होते वह शीघ्र समभ लेता कारण मुभे ग्रँग्रेजी नहीं ग्राती। फिर इसी मस्ती को लेकर जब मैं कुए पर स्नान करने जा रहा था, तब मंच के पास ही कुछ लोग ध्यान में लीन नृत्य, गीत गा रहे थे। एक प्रभु प्रेमी तो इतने मस्त थे कि रोते गाते पौधों को गले लगा लेते। इस सब दृश्य को एक घन्टा करीब देखता रहा फिर स्तान करने जब कुथ्रां पर गया जब कुथ्रां में कूद पड़ा क्या श्रपार आनन्द भ्राया उस कुये में छलांग लगाने से वर्णन नहीं कर सकता एकदम शीतल जल की जब गहराई में पहुंचा तो ऐसा लगा जैसे प्रभु के जगत में थ्रा गया हूं।

फिर उसी शाम जब त्राटक ध्यान के लिए राजपूताना क्लब पहुंचे तो मेरी उस साधू से भेंट हुई जो पास में ही किसी गुफा में रहते थे। मैं उन्हें बड़े गौर से कुछ देर देखते रहा, उनकी ग्रांखें ग्रौर मस्कूराहट ऐसी प्रतीत होती जैसे ग्राचार्य जी ही हों। जब मैं उन्हें इस प्रकार देख रहा था तो वह बोले क्या आप मुभ पर शक्तीपात कर रहे हैं, मुभे पता नहीं शक्तीपात क्या होता है। फिर मैं उन्हें मंच पर ले गया, मिटिंग के बाद आचार्य जी से भेंट कराई ग्रौर ग्राचार्य जी बोले नेमी इन्हें कल २॥ बजे लेकर मेरे पास ग्राना पर वह विभूति मिलने नहीं आई। इसी आनन्द में ड्बते तैरते वह समय आ गया ग्रीर पता न चला कि ग्राज रात्रि ग्रन्तिम मीटिंग है । उस रात्रि म्राचार्य जी बोले आज आखिरी ताकत लगा दें। कल तक विदा हो जायेंगे कोई भी चके ना फिर क्या था पूरी ताकत लगा दी ग्रीर साथ में वह नया प्रयोग जो आचार्य जी ने म्राखिरी दिन ही दिया था शुरू किया हू हू हू की आवाज लगाने का । इस प्रयोग से तो मेरे भीतर इतनी तेज ग्रग्नि भडकी कि मैं अपने आप में बेकाबू हो गया और उस प्रभु की ओर बढ़ चला, लोगों के सभी प्रयास विफल हो गये। दस-दस लोग मुभे हटाते पर न जाने कहाँ की ताकत मुभ में ग्रा गई ग्रौर मैं उस प्रभु के चरणों में ग्रपने ग्रापको समर्पण कर ही माना फिर जैसे ही मैं उनके चरणों में पड़ा था तो मुक्ते ऐसा लगा जैसे मेरे प्राण बाहर निकल कर उनके चरणों में ही रहना चाहते हों। मैं यह सब देखता रहा फिर क्या था ध्यान समाप्त हुन्ना पूरी भीड़ आचार्य जी के चरण स्पर्श के लिए दौड़ पड़ी। मेरी तो पूरी मरम्मत हो गई कारण उनके सामने पड़ा था। मेरी तो पूरी थकान मिट गई इसके बाद ध्यान से वापिस ग्रा वैसी ही हालत में नक्की भील रात्रि ११ बजे उस पूर्णिमा की रात उस भील के पास की बिगया में क्या नृत्य किया कुछ पता नहीं । फिर मालूम पड़ा ग्राचार्य प्रभू नौका बिहार के लिए गये हुए हैं । ग्राने पर उनसे गले मिला और उनसे ही मिल गया हूं ऐसा प्रतीत हुआ, उन्होंने मेरी आँखों में ग्रांख डाल गाल पर हाथ रख मुस्कराकर ग्रागे बढ़ गये मैं वहीं ठगा सा रह गया ग्रौर धन्य रे प्रभु गजब है तेरी लीला कितने भाग्यशाली हैं हम लोग जो सहज ही प्रभु को पा लिया है। लाखों वर्षों की तपस्या का फल होगा जो

आज फलित हो रहा है, ग्रीर इस प्रभु का प्रसाद मिल रहा है फिर उसी मस्ती में ग्राचार्य जी को बिदा देने ग्राया तो ऐसा लगा कि इतनी गहरी मस्ती में तो घर जाना मश्किल है। मैंने उनकी कार में आकर कहा प्रभु बहुत ज्यादा पिला दी है मस्ती उतार कर जायें। प्रभु ने कहा ज्यादा उतर जायगी मौज से घर पहुंच जाग्रोगे। फिर वह प्रभु यह सब लीला दिखाकर ग्रद्श्य हो गया । मुभे तो आबू का यह चमत्कार ऐसे लगा जैसे स्वप्न देख रहा हूं। पर मैंने पूरे होश से सब कूछ जाना है। ग्रीर जो भी इस शिविर में थे सभी को ऐसी अनुभूति हुई होगी, ऐसा जान पड़ता है। फिर हम लोगों को सुबह नौ बजे की मोटर से रवाना होना था, तो मैंने सोचा सब लोगों से कैसे भेंट लूं। मीठी गोली लेकर सबको खिलाकर उनके आशीष ग्रहण कर अपने को बड़ा धन्य समभता। कई मां तो कहती वैसे ही तो इतने मीठे लगते हो ग्रौर यह मीठी गोली खिलायकर श्रीर मधूर हो रहे हो। पर मुभे कुछ भी समभ नहीं त्राता सिर्फ त्रानन्द उमंग ऐसी जैसे सच में प्रभु मेरे भीतर विराज गया हो। बड़ा ही अद्भूत ग्रानन्द इस शिविर का क्यों चुक गये वो लोग जो सोचकर रह गये। यह जन्मों जन्मों की तपस्या के बाद का फल है, जो ऐसा मौका ग्राता होगा। मुभे तो पता चलता है कि शायद ही कभी ऐसा प्रभु हुग्रा होगा जो ऐसा ग्रानन्द वर्षा रहा होगा। ग्रौर हम हैं, जो इस ग्रमृत को भी नहीं ले सकते। जिन्हें सच में जिन्दगी से प्रेम है, तो पागल हो जास्रो इस प्रभ के लिए अर्पण कर दो इसके लिए सब कुछ । यह शायद कई जन्मों में भी न मिले, मत चूको मौका वरना कई जन्मों-जन्मों भटकना पडेगा। सब छोड दो श्रौर श्रा जाश्रो इसके निकट, कुछ मत सोचो समभो सब छोड़ दो इसके हाथों में। मैं वार-बार ग्रापसे प्रार्थना करता हूं कि इस महावीर बुद्ध कृष्ण ईसा के अवतार को देखो जो समग्र रूपों का जोड़ है। एक बार इसकी शरण ग्रा जाग्रो पा जाग्रोगे वह निधि जो जन्मों-जन्मों से नहीं मिल पाई। क्यों भटक रहे हो क्या मरोगे ऐसे ही । भटकते रहोगे पर दया ग्राती है इससे निवेदन करता हूं मत चुको मौका प्रभु तुम्हारे दरवाजे आया है। उसका स्वागत करो ग्रौर उससे एक हो जाग्रो।

## "तुलसी मानस प्रकाशन की उपलब्धियाँ"

हरिकिशनदास अग्रवाल द्वारा लिखित संक्षिप्तरूप में श्राधुनिक ढंग से श्राध्यात्मिकता की श्रोर प्रेरित करने वाली जीवनोपयोगी पुस्तकें

|     | प्ररित करने वाली जीवनोपयोगी पुस्तकें                                                                                |             |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 8.  | . संसार का सार (हिन्दी में):                                                                                        | 3-0         |
|     | श्राधुनिक खेलों, वैज्ञानिक साधनों, जीव-जन्तुश्रों, वनस्पति                                                          | यों         |
|     | के द्वारा ग्राध्यात्म शिक्षा। व सक् अर्थ समान व स्वीपा                                                              |             |
| 3.  | ज्ञान-साधना : कार्य क्रिके कि प्रतास कार्य के उन्हां                                                                | 20          |
|     | लोनावला शिविर में पधारे हुए महापुरुषों के ज्ञान साधना                                                               | के          |
|     | प्रति संकेत ।                                                                                                       |             |
| ₹.  | विज्ञान से ज्ञान :                                                                                                  | 8-0         |
|     | एक्स-रे इत्यादि श्राधुनिक उदाहरणों को लेकर आध्यात्मि                                                                | क           |
|     | विद्या नवयुवकों तक पहुंचाने का सफल प्रयास।                                                                          |             |
| 8.  | वेदान्त-नवनीतः                                                                                                      | १५          |
|     | सन् १९६४ के श्रमृतसर के वेदान्त सम्मेलन में पधारे महात्मा<br>के प्रवचनों का सार ।                                   | ग्रो        |
| u   | वेदान्त का सरल बोध :                                                                                                |             |
| d.  |                                                                                                                     | 2-06        |
| 5   | वेदान्त के क्लिप्ट ग्रन्थों के सिद्धांत बड़े ही सरल उदाहरणों में<br>ग्राध्यात्मिक पिक्टोरियल (हिन्दी व श्रंग्रेजी): |             |
| 4.  | ज्ञान्यास्यक प्यव्यास्य ( ।हत्या व अग्रजा ) : ज्ञान की गंभीर बातों को सूत्र तथा चित्र द्वारा प्रस्तुत ।             | 8-00        |
| 19. |                                                                                                                     | <b>६-00</b> |
|     | सचित्र श्रीर दार्शनिक सूत्रों से परिपूर्ण दैनंदिनी।                                                                 | 4-00        |
| 5.  |                                                                                                                     | <b>६-00</b> |
|     | २५० पृष्ठों में रंगीन ब्लैक एंड ह्वाइट चित्र इंग्लिश तथ                                                             |             |
|     | हिन्दी में सूत्रों सहित सर्वसाधारण के लिए ब्राध्यात्मिक ज्ञान                                                       |             |
| .3  | 是一种的一种,但是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种的一种,是一种                                   | X-00        |
|     | त्राधुनिक मनोरंजक ग्राध्यात्मिक उपन्यास ।                                                                           | N. IN       |
| 0.  | मन की शांति (पद्य): विश्वासम्बद्धिः प्रमुख्य प्रमुख्य ।                                                             | 8-00        |
|     | ग्रंगेजी मल रचना 'पीस गाँफ माहंह ' का विन्ही सनवान ।                                                                |             |

११. हमारी परंपरा : २. किकेट ग्रौर ताश के पत्ते ग्रादि दृष्टांतों द्वारा ग्रध्यात्म की नवयुवकों तक पहुंच ।

| १२. | श्राराम सुख शांति श्रीर श्रानन्द:                                                                              | 0-40    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|     | जैसा नाम तैसा गुण।                                                                                             |         |
| १३. | श्रपनी ग्रोर इशारा:                                                                                            | \$-00   |
|     | श्रपनी ग्रोर ग्राने के सूत्र रूप इशारे।                                                                        |         |
| 28. | व्यावहारिक जीवन ग्रौर परमात्मा :                                                                               | 5-00    |
|     | व्यवहार परमात्ममिलन में बाधक नहीं, इसकी स्पष्टता।                                                              |         |
| १५. | इमशान यात्राः                                                                                                  | 0-40    |
|     | जीवन यात्रा का ग्रंतिम चरण।                                                                                    |         |
| १६. | मेरे १०८ गुरु:                                                                                                 | ₹-00    |
|     | क्षण-क्षण व कण-कण से नूतन ज्ञान।                                                                               |         |
| 30. | . सजगताः                                                                                                       | \$-00   |
|     | पल-पल ग्रविरल वर्तमान में सजग जीवन।                                                                            |         |
| १८. | . भ्रविरोध-निरोध ग्रौर स्वबोध                                                                                  | 2-00    |
|     | श्रविरोध से मन का निरोध श्रौर निरुद्ध मनमें स्वबोध।                                                            |         |
| 38  | . वेदान्त का वैज्ञानिक मननः                                                                                    | 2-00    |
|     | वैज्ञानिक दृष्टांतों द्वारा वेदान्त का मनन।                                                                    |         |
| 20  | . चिन्ता ग्रौर निश्चितता : (प्रेस में)                                                                         | 2-00    |
| M   | चिन्ता से पार उतरने के सरल सूत्र।                                                                              | 2-00    |
| 28  | . मन के पार :<br>विकट सामाजिक धार्मिक और ग्राघ्यात्मिक प्रक्नों पर                                             | 7-00    |
|     | त्रविकट सामाजिक धामिक आर आल्यात्मक अरगा पर<br>ग्राचार्य श्री रजनीश के उत्तर ।                                  |         |
|     |                                                                                                                | 200     |
| 22  | . घर-घर की समस्याः ( प्रेस में )<br>घरेलू दैनिक विकट समस्याग्रों का समाधान ।                                   | THE TOP |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                          | 3-00    |
| २३  | ग्रंग्रेजी में सूत्र रूप ग्राध्यात्मिक सरल ज्ञान ।                                                             | S MINIS |
| -   | 19. 14.2.1 19.3. [1] 14.5. [1] 14.5. [1] 14.5. [1] 15.5. [1] 15.5. [1] 15.5. [1] 15.5. [1] 15.5. [1] 15.5. [1] | 2-00    |
| 28  | . मौन के क्षणों में लिखे सूत्र रूप ग्रंग्रेजी—सूक्त ।                                                          |         |
|     | मान क दाणा में लिख पूर्व अप्रणा पूर्व र                                                                        |         |
|     | प्राह्म एप—<br>( एजेन्टस्, पत्र–व्यवहार करें )                                                                 |         |
|     | Allowing great Arrange                                                                                         |         |
|     | तुलसी-मानस-प्रकाशन                                                                                             |         |
|     | ग्रंतर्गत विभाग केबल मार्केटिंग कंपनी                                                                          |         |
|     | गाना गिन्स स्टेट ने गोड बस्बर्ट-१०                                                                             |         |

नई ज्योतियां! दिव्य वाणी! जीवन संगीत से आलोकित!
नई साज सज्जा में
भगवान श्री रजनीश के विचारों की ग्राध्यात्मिक
त्रैमासिक संकलन पत्रिका

# ज्योति शिखा

संपादक-श्री महीपाल

मूल्य ५) वार्षिक

(आप भी अपना वार्षिक शुल्क भेजकर इन कृतियों को प्राप्त कीजिये या ग्राप चाहें तो उपहार में भेंट करें )

संपर्क : जीवन जागृति केन्द्र, रूम नं० ५३, एम्पायर बिल्डिंग, डा० डी० एन० रोड, बम्बई-१

Phone: 264530

#### ग्रावश्यक सूचना

गत वर्ष युकांद का 'ग्राचार्य रजनीश-जन्म दिवस विशेषांक' प्रेमियों द्वारा कितना पसंद किया गया, इसका अनुभव इसी से हो जाता है कि ग्राज भी प्रेमियों के इस ग्राशय के सुकाव एवं ग्राग्रह ग्राते रहते हैं कि उस तरह के विशेषांक कभी—कभी निकालते ही रहें। इस वर्ष तो हम कोई विशेषांक नहीं निकाल पाये, परन्तु ग्राचार्य श्री के जन्म-दिवस पर पुनः विशेषांक निकले, ऐसा ख्याल है। ग्रतः प्रेमियों का सहयोग निवेदित एवं ग्रपेक्षित है। प्रेमी ग्राचार्य श्री से संबंधित संस्मरण व भाव ग्रादि लिख भेजें। ग्राचार्य श्री द्वारा लिखे गये पत्र भी भेजे जा सकते हैं। ग्राचार्य श्री के किन्हीं विचारों की स्वस्थ ग्रालोचना भी प्रकाशित की जा सकेगी।

विशेषांक का संपादन पुनः ग्राचार्य-प्रोमियों में सुपरिचित स्वामी ग्रगेह भारती करेंगे, ग्रतः विशेषांक हेतु रचनाएं सीधे उन्हीं के पते पर मेर्जे। उनका पता इस प्रकार है— स्वामी ग्रगेह भारती

जेड. २१७ 'सी' ग्रपर लाइन्स जबलपुर (म. प्र.) नोट-कृत्या ग्रपनी रचना-सामग्री साफ ग्रक्षरों में, पृष्ठ के एक ग्रोर, डबल स्पेस, में ग्रौर बड़ा हाशिया देकर ही भेजें,ताकि प्रकाशन में ग्रसुविधा न हो।

## ( साहित्य सूची कवर पृष्ठ २ के आगे )

गीता दर्शन ... ... ५-०० प्रेम है द्वार प्रभु का संभावनाओं की श्राहट ... ६-००

### साहित्य प्राप्ति स्थल

- (१) जीवन जागृति केन्द्र, रूम नं. ५३, एम्पायर बिल्डिंग, डा. डी. एन. रोड, बम्बई : १ फोन : २६४५३०
- (२) मोतीलाल बनारसीदास, बंगलो रोड, जवाहर नगर, दिल्ली-७
- (३) स्वदेशी वस्तु भंडार, जामनगर
- (४) आर. श्रंबानी एंड कंपनी., श्रपोजिट: जिमखाना, राजकोट
- (४) चंद्रकांत पटैल, श्रासोपालव, बैंक श्राफ इंडिया के सामने, रावपुरा बड़ौदा
- (६) मोतीलाल बनारसीदास, नेपाली खपरा, वाराणसी
- (७) मोतीलाल बनारसीदास, अशोक राजपथ पटना
- (५) भारतीय संस्कृति भवन, माई हीरांगेट, जालंधर
- (६) सस्तु किताब घर, पथ्थर कुवां, रिलीफ रोड, अहमदाबाद
- (१०) बालगोविंद कुबेरदास, गांधी रोड, ग्रहमदाबाद
- (११) सर्वोदय साहित्य भंडार, महात्मा गांधी मार्ग, इन्दौर-२
- (१२) हीराभाई मेहता, पांचघर, ७०, नेताजी सुभाष रोड, कलकत्ता : १
- (१३) सुषमा साहित्य मंदिर, जवाहरगंज, जबलपुर
- (१४) श्री ग्रार. के. पुंगलिया, १०१, टिम्बर मार्केट, पूना-२
- (१५) स्वामी ग्रानन्द वेदांत, जीवन जागृति केन्द्र, बंटाघर, नीमच (म.प्र.)
- (१६) श्री हीरालाल कोठारी, दांता भैरू, कुम्हारवाड़ा, उदयपुर (राज.)

"जिसे प्रभु को पाना है उसे प्रतिक्षण उठते-बैठते भी स्मरण रखना चाहिये कि वह जो कर रहा है, वह कहीं प्रभु को पाने के मार्ग में बाधा तो नहीं बन जायेगा ?"

—माचार्य श्री रजनीश

परमात्म मिलन की निरंतर प्यास में खोये साधकों को हमारे शत् शत् वंदन

स्वामी गोविद सिद्धार्थ
(श्री जे. डी. लश्करी),
ए टु जेड इन्डस्ट्रियल एरीया,
लोग्नर परेल, बंबई : १३
भोन-370692