

### साधना-शिविर : माथेरान

द जनवरी १६७२ से १६ जनवरी १६७२ तक श्रात्मज्ञान एवं ज्ञानतत्त्व की उपलब्धि के लिए लालायित प्रोमी जिज्ञासुयों के लाभार्थ

#### म्राचार्य श्री के सान्निध्य में

आयोजित प्रकृति-स्थलो माथेरान के साधना शिविर में सम्मिलित होने की इच्छा रखनेवाले महानुभाव जानकारी के लिए सम्पर्क करें:

जीवन जागृति केन्द्र ३१, इजराइल मोहल्ला, भगवान भुवन, मस्जिद बंदर रोड, बम्बई-६ फोन: ३३९४६०-३२७६१८

# माउंट आबू : ध्यान शिविर

श्राचार्य श्री रजनीश के सान्निध्य में

इस शिविर में ध्यान के प्रयोग और आध्यात्मिक प्रवचन का कार्यक्रम आयोजित किया गया है

३१ मार्च १६७२ से = ग्रप्रैल १६७२ तक

शिविर में सम्मिलित होने की लालसा रखने वाले महानुभाव विस्तृत जानकारी के लिए नीचे लिखे पते पर सम्पर्क स्थापित करें:

जीवन जागृति केन्द्र
म्युनिसिपल स्कूल के सामने, खाड़िया चार रास्ता,
श्रहमदाबाद-१

फोन : २४०८३

# भगवान श्री रजनीश की सृजनात्मक जीवन हिंद की मासिक संकलन पत्रिका



जनवरी १६७२

वर्ष - ३

ग्रंक - १३: १४

000000000000

मूल्य एक प्रति :।

# 己的底

## जनवरी १६७२



#### मानसेवी--

सम्पादक :

श्ररविन्द कुमार

उप-सम्पादक :

म्रालोक पाण्डे

'म्राकुल' राजेन्द्र

सौ० सम्पादक:

कनु शेठ

व्यवस्थापक:

स्वामी धर्म सरस्वती

### अनुक्रमणिका

पृष्ठ :

३ एक संक्रमण कालीन संन्यास की धारणा

संकलन: स्वामी योग चिन्मय, बम्बई

१ संन्यास के कदमपरमात्मा की ग्रोर

, n n n

१३ 'जीवन ही है प्रभु'

संकलन: मा योग मीरा, जुनागढ़

३२ साधक का पत्र भगवानश्री को प्रेमकुमार गांधी

३३ भगवान श्री द्वारा प्रेमियों को लिखे गये पत्र

३६ ज्योतिष-गणना

प्रस्तुतकर्ताः स्वामी योग

चिन्मय, बम्बई

५६ एक श्रौर जन्म साधु राजनारायण भारती (संस्मरण)

६४ प्रतिभावान् अध्यात्मिक व्यक्तित्व : पंडित

श्राचार्य श्री रजनीश जी

शरद शर्मा

६६ नव-संन्यास श्रन्तर्राष्ट्रीय के बढ़ते चरण रिपोर्ताज

गीत: काव्य

१ दो ग्रनुभूतियां

स्वामी ग्रमृत परमहंस

३८ भोर-प्रात वो क्या जाने

'म्राकुल' राजेन्द्र

५५ भगवान श्री रजनीश स्वामी श्रमृत सिद्धांत

के चरणों में

नोट:

संकीर्तन-मंडली कार्यक्रम

पुष्ठ ७६

स्वत्वाधिकारी प्रकाशक प्राप्तिक कुमार, ७९०, राइट-टाउन, जबलपुर. मुद्रण: ग्रहोष प्रिटर्स, ७८१, राइट-टाउन, जबलपुर.

# दो अनुभूतियां

#### ग्रनुग्रह

स्वयं की हीनता में सिसकता—एक पक्षी, घरा पर रेंग रहा था—भयभीत, मृत्यु से. घबरा गया अकस्मात् वायु के तीव, भौंके ने घरा से उठाया श्रीर—
छोड़ दिया श्रारोह पर...!

भय से अवरोह के—
खुल गये पंख, हिल गये पंजर
खुले आकाश से
हो गई, मित्रता...!
और फिर
पूर्णतः अनुग्रह से
पुकार उठा—
हृदय, धन्य हूं मैंअपार है!
अपार है!!
तेरी अनुकम्पा!!

#### ज्ञात ग्रीर ग्रज्ञात

गतिमान कर रहा था, वासना को— दौड़ती कामनाग्रों का, एक भुर्मुट— कोलाहल भरे वातावरण में पूछ बैठा स्वयं से— ग्रमृत यही है चित्रा यही जीवन है ? शून्य से भांककर करुणा भरे स्वर में— कोई कह रहा था… ज्ञात में चप्पू चलाते क्या बनेगा ?

> ग्रामंत्रित करते ग्रमृत भरे ग्रज्ञात सागर में सभी कुछ तो ससत् वह रहा है. खोल दो पालें, नाव—स्वयं बहेगी. तट तो छोड़ो ग्रौर देखो ग्रज्ञात को. कर दिया समिपत स्वयं को—ग्रज्ञात के ग्रौर पाया शान्त…सब कुछ शान्त… ग्रानंद से जीवन सुगंधित हो उठा वस्तुतः ...यही जीवन है...!

—स्वामी स्रमृत परमहंस (श्री ठाकुर दास, नई दिल्ली-१८)

00

जो स्वयं को खोकर सब कुछ भी पाले, उसने बहुत महंगा सौदा किया है। वह हीरे देकर कंकड़ बीन लाया है। उससे तो वही व्यक्ति समक्षदार है जो कि सब कुछ खोकर भी स्वयं को बचा लेता है।

एक बात स्मरण रखना कि स्वयं की सत्ता से ऊपर और कुछ नहीं है। जो उसे पा लेता है, वह सब पा लेता है ग्रीर जो उसे खोता है उसके कुछ भी पा लेने का कोई मूल्य नहीं है।

00

श्रानन्द तो हर जगह है पर उसे श्रनुभव कर सकें ऐसा हृदय सबके पास नहीं है। श्रौर कभी किसी को श्रानन्द नहीं मिला है, जब तक कि उसने उसे श्रनुभव करने के लिए श्रपने हृदय को तैयार न कर लिया हो। विशेष स्थिति श्रौर स्थान नहीं—वरन् जो श्रानन्द श्रनुभव करने की भावदशा को पा लेता है उसे हर स्थिति में श्रौर स्थान में ही श्रानन्द मिल जाता है।

# "एक संक्रमण कालीन संन्यास की धारणा"

संकलन : स्वामी योग चिन्मय, बम्बई

(द्वितीय गीता-ज्ञान-यज्ञ, बम्बई में रात्रि दिनांक २ जनवरी, १६७१ँ को भगवान श्री रजनीश द्वारा दिये गये प्रश्नोत्तर-प्रवचन का यह एक ग्रंश है। 'नव संन्यास ग्रन्तर्राष्ट्रीय' ग्रान्दोलन को एक नये ग्रायाम से समभने में यह उपयोगी होगा। —सम्पादक)

भगवान श्री, चार वर्णाश्रम की ग्रापने चर्चा की ग्रौर उनके ग्रंतर्गत उम्र का विभाजन भी किया। संन्यास ग्राश्रम चौथी ग्रवस्था में ग्राता है, लेकिन ग्राप ग्राज कल छोटी उम्र के लोगों को भी संन्यास की दीक्षा दे रहे हैं?

जीवन का एक कम है ग्रीर संन्यास उसमें ग्रंतिम अवस्था है, लेकिन यह कम टूट गया। ग्रीर ग्रभी तो ब्रह्मचर्य भी ग्रंतिम ग्रवस्था नहीं है। ब्रह्मचर्य पहली ग्रवस्था थी। उस कम में यह कम टूट गया। ग्रव तो ब्रह्मचर्य ग्रंतिम ग्रवस्था थी। उस कम में यह कम टूट गया। ग्रव तो ब्रह्मचर्य ग्रंतिम ग्रवस्था भी नहीं है। पहले की तो बात ही छोड़ दें। मरते क्षण तक ग्रादमी ब्रह्मचर्य की ग्रवस्था में नहीं पहुंचता। ग्रव तो संन्यास कन्न के ग्रागे ही कोई व्यवस्था होगी। ग्रीर जब बूढ़े ब्रह्मचर्य को उपलब्ध न होते हों तो में कहता हूं, बच्चे को भी हिम्मत करके संन्यास लेना चाहिए। 'जस्ट टु बेलैन्स', संतुलन बनाये रखने को।

जब बूढ़े भी ब्रह्मचर्य को उपलब्ध न होते हों तो बच्चों को भी संन्यासी होने का साहस करना चाहिए तो शायद बुड्ढों को भी शर्म धानी शुरू हो अन्यथा बुड्ढों को शर्म धाने वाली नहीं है—एक तो इसलिए।

ग्रीर दूसरी बात—जीवन का जो कम है उस कम में बहुत-सी बातें श्रन्तर्गीभत (एम्पलाइड) हैं। जैसे महावीर ने ग्रंतिम ग्रवस्था में संन्यास नहीं लिया, बुद्ध ने ग्रंतिम ग्रवस्था में संन्यास नहीं लिया क्योंकि जिनके जीवन की पिछले जन्म की यात्रा जहां पहुंच गई है वहां से इस जन्म में शुरू से ही संन्यास हो सकता है। वे पचहत्तर वर्ष तक प्रतीक्षा करें यह वेमानी है। यही जन्म सब कुछ नहीं है। हम इस जन्म में कोरे कागज की तरह पैदा नहीं होते हैं। हम सब 'बिल्ट-इन प्रोग्राम' लेकर पैदा होते हैं। हमने पिछले जन्म में जो भी किया, जाना, सोचा और समक्षा है वह सब हमारे साथ जन्मता है। इसलिए जीवन के साधारण कम में यह बात सच है कि आदमी चौथी अवस्था में संन्यास को उपलब्ध हो लेकिन जो लोग पिछले जन्म से संन्यास का गहरा अनुभव लेकर आये हों या जीवन के रस से पूरी तरह 'डिस-इल्यूजन्ड' होकर आये हों उनके लिए कोई भी कारण नहीं है। लेकिन वे सदा अपवाद होंगे।

इसलिए बुद्ध श्रौर महावीर ने श्रपवाद के लिए मार्ग खोजा। कभी-कभी नियम भी बन्धन बन जाते हैं, इसलिए हमें श्रपवाद छोड़ना पड़ता है। श्राईन्स्टीन को श्रगर हम गणित उसी ढंग से सिखायें जिस ढंग से हम सबको सिखाते हैं तो हम श्राईन्स्टीन की शक्ति को जाया करेंगे। श्रगर हम मोंभार्ट को उसी तरह संगीत सिखायें जिस तरह हम सबको सिखाते हैं तो हम शक्ति खोते जायंगे। मोंभार्ट ने तीन साल की उम्र में संगीत में वह स्थिति पा ली जो कोई भी श्रादमी श्रभ्यास करके तीस साल में नहीं पा सकता। मोंभार्ट के लिए हमें श्रपवाद बनाना पड़ेगा। बीथोवन ने सात साल में संगीत में वह स्थिति पा ली जो कि संगीतज्ञ सत्तर साल की उम्र में भी नहीं पा सकते। तो बीथोवन के लिए हमें श्रलग नियम बनाने पड़ेंगे। इनके लिए हमें नियम वहीं नहीं देने पड़ेंगे।

इसलिए हर नियम के अपवाद तो होते ही हैं और अपवाद से नियम दूटता नहीं, सिर्फ सिद्ध होता है। 'एक्सेप्शन पूट्य द रूल'—वह जो अपवाद है वह सिद्ध करता है कि नियम सत्य है। इसलिए शेष सबके लिए नियम अनुकूल है। तो ऐसा नहीं है कि भारत में बचपन से संन्यास लेने वाले लोग नहीं थे, लेकिन वे अपवाद थे।

पर आज तो अपवाद को नियम बनाना पड़ेगा। क्यों बनाना पड़ेगा? वह इसलिए बनाना पड़ेगा क्योंिक आज तो स्थित इतनी रुग्ण और अस्त—व्यस्त हो गई है कि अगर हम प्रतीक्षा करें कि लोग वृद्धावस्था में संन्यस्थ हो जाएंगे तो हमारी प्रतीक्षा व्यथं होने वाली है। उसके कारण हैं। वृद्धावस्था में संन्यास तभी फलित हो सकता है जब तीन आश्रम पहले गुजरे हों अन्यथा सफल नहीं हो सकता। आप कहें कि वृक्ष के फूल आएंगे बसंत में, लेकिन बसंत में फूल तभी आ सकते हैं जब बीज बोये गये हों, जब खाद डाली गयी हो, जब वर्षा में पानी भी पड़ा हो और गर्मी में धूप भी मिली हो। न गर्मी में धूप आई, न वर्षा में पानी गिरा, न बीज बोये गये, न माली ने खाद दिया और बसंत में फूल की प्रतीक्षा कर रहे हैं ?

युक्रांद

चौथा ग्राश्रम— संन्यास फिलित होता है यदि तीन ग्राश्रम नियम-बद्ध रूप से पहले गुजरते हों, अन्यथा फिलित नहीं होता । ब्रह्मचर्य बीता हो पच्चीस वर्ष का, गृहस्थ बीता हो पच्चीस वर्ष का, वानप्रस्थ बीता हो पच्चीस वर्ष का तब ग्रिनवार्य रूपेण गणित के हल की तरह चौथा ग्राश्रम का चरण उठता है। ग्राज तो किठनाई है तीन चरण का कोई उपाय नहीं रहा। दो ही उपाय हैं, एक तो उपाय यह है कि हम संन्यास के सुन्दरतम फूल को, जिससे सुन्दर फूल जीवन में नहीं खिलता है, मुरभा जाने दें, उसे खिलने ही न दें ग्रौर या हम हिम्मत करें ग्रौर जहां भी संभव हो सके, जिस स्थित में भी संभव हो सके संन्यास के फूल को खिलाने की कोशिश करें। इसका यह मतलब नहीं है कि सारे लोग संन्यासी हो सकते हैं। ग्रसल में जिसके भी मन में ग्राकांक्षा पंदा होती है संन्यास की, उसका प्राण उसकी सुचना दे रहा है कि उसके पिछले जन्म में कुछ ग्राजत है, जो संन्यास बन सकता है।

फिर मैं यह कहता हूं कि बुरे काम को करके सफल हो जाना भी बुरा है, अच्छे काम को करके असफल हो जाना भी बुरा नहीं है। एक आदमी चोरी करके सफल भी हो जाये तो भी बुरा है। एक आदमी संन्यासी हो के असफल भी हो जाये तो बुरा नहीं है। अच्छे की तरफ आकांक्षा और प्रयास भी बहुत बड़ी घटना है और अच्छे मार्ग पर हार जाना भी जीत है और बुरे मार्ग पर जीत जाना भी हार है। और आज हारेंगे तो कल जीतेंगे। इस जन्म में हारेंगे तो अगले जन्म में जीतेंगे। लेकिन प्रयास, आकांक्षा, अभीप्सा होनी चाहिए।

फिर चौथे चरण में जो संन्यास आता था उसकी व्याख्या बिलकुल ख़ला थी और जिसे मैं संन्यास कहता हूं उसकी व्याख्या मजबूरी में ग्रलग करनी पड़ी है— मजबूरी में। चौथे चरण में जो संन्यास आता था वह पूरे जीवन में ऐसे ग्रलग हो जाता जैसे पका हुग्राफल वृक्ष से ग्रलग हो जाता है— जैसे सुखा पत्ता वृक्ष से गिर जाता है। न वृक्ष को खबर मिलती है, न सूखे पत्ते को पता चलता कब ग्रलग हो गए। बहुत 'नेचरल रिननसियेशन' (सहज वैराग्य) था। उसका कारण है। ग्रभी भी पचहत्तर साल का बूढ़ा घर से टूट जाता है, लेकिन न जानते हुए। पचहत्तर साल का बूढ़ा घर में बोभ हो जाता है। कोई कहता नहीं, सब ग्रनुभव करते हैं। बेटे की ग्रांख से पता चलता है। बहू की ग्रांख से पता चलता है। बहू की ग्रांख से पता चलता है। बहू की ग्रांख से पता चलता है। श्रह को विदा होना चाहिए। कोई कहता नहीं। शिष्टाचार कहने नहीं देता। लेकिन ग्रशिष्ट ग्राचरण सब कुछ प्रगट कर देता है। बूढ़ा टूट ही जाता है, लेकिन बूढ़ा हटने को राजी नहीं है। वह भी पैर जमाये रहता है। ग्रौर जितना

हटाने के आंखों में इशारे दिखाई पड़ते हैं वह उतने जोर से जमने की कोशिश करता है। बहुत बेंहूदा है, ऐबसर्ड है। असल में वक्त है हर चीज का जब जुड़ा होना चाहिए, जब टूट जाना चाहिए। वक्त है जब स्वागत है और वक्त है जब अलविदा भी है। समय का जिसे बोध नहीं होता वह आदमी नासमभ है।

पचहत्तर साल की उम्र ठीक वक्त है क्योंकि तीसरी पीढ़ी चौथी पीढ़ी जीने को तैयार हो गई और जब चौथी पीढ़ी तैयार हो गई तो ग्राप कट गए जीवन की घारा से। ग्रब जो नये बच्चे घर में ग्रा रहे हैं उनसे ग्रापका कोई भी तो सम्बन्ध नहीं है। ग्राप उनके लिए करीब-करीब बाधा हैं। ग्रापकी मौजूदगी सिर्फ जगह घेरती है। ग्रापकी बातें सिर्फ कठिन मालूम पड़ती हैं। ग्रापका होना ही बोभ हो गया है। उचित है कि हट जायें—वैज्ञानिक है कि हट जायें। लेकिन नहीं, ग्राप कहां हट के जायें? ख्याल ही भूल गये हैं हटने का। ख्याल इसलिए भूल गये है कि तीन चरण पूरे नहीं हुए ग्रन्यथा बच्चे हटाते उसके पहले ग्राप हट जाते।

जो पिता बच्चों के हटाने के पहले हट जाता है वह कभी अपना आदर नहीं खोता। जो मेहमान विदा करने के पहले विदा हो जाता है वह सदा स्वागत-पूर्ण विदाई पाता है। जो मेहमान डटा ही रहता है जब तक कि घर के लोग पुलिस को न बुला लायें, तब सब अशोभन हो जाता है इससे घर के लोगों को भी तकलीफ होती है, अतिथि को भी तकलीफ होती है और अतिथि का भाव भी नष्ट होता है। ठींक समभदार आदमी वह है कि जब रोक रहेथे तभी विदा हो जाये। जब घर के लोग रोते हों तभी विदा हो जाए, जब घर के लोग कहते हों रुकें, अभी मत जाइये, तभी विदा हो जाए। यही ठींक क्षण है। वह अपने पीछे दूसरों के मन में एक मधुर स्मृति छोड़ जाए। वह मधुर स्मृति घर के लोगों के लिए ज्यादा प्रीतिकर होगी बजाय आपकी कठिन मौजूदगी के। लेकिन वह चौथा चरण था।

तीन चरण जिसने पूरे किये हों ग्रौर जिसने ब्रह्मचर्य का ग्रानंद लिया हो ग्रौर जिसने काम का सुख भोगा हो ग्रौर जिसने वानप्रस्थ होने की, वन की तरफ मुख रखने की ग्रभीप्सा ग्रौर प्रार्थना में क्षण बिताये हों, वह चौथे चरण में ग्रपने ग्राप, चुपचाप विदा हो जाते हैं।

नीत्से ने कहीं लिखा है— 'राइपननेस इज ग्राल'—पक जाना सब कुछ है। लेकिन ग्रब तो कोई नहीं पकता। पका हुग्रा ग्रादमी भी लोगों को घोखा देना चाहता है कि मैं ग्रभी बच्चा हूं। मैंने सुना है कि एक स्कूल में शिक्षक बच्चों से पूछ रहा था कि एक व्यक्ति उन्नीस सौ में पैदा हुमा तो उन्नीस सौ पचास में उसकी उम्र कितनी होगी ? तो एक बच्चे ने खड़ा होकर पूछा कि वह स्त्री है या पुरुष ? क्योंकि ग्रगर पुरुष होगा तो पचास साल का हो गया होगा। ग्रगर स्त्री होगी तो कहना मुश्किल है कितनी साल की हुई हो! तीस की भी हो सकती है, चालीस की भी हो सकती है, पचीस की भी हो सकती है। लेकिन जो स्त्री पर लागू होता था ग्रब वह पुरुष पर भी लागू है। उसमें कोई फर्क नहीं है।

पका हुआ भी कच्चे होने का घोखा देना चाहता है। बूढ़ा श्रादमी भी नई जवान लड़िकयों से राग-रंग रचाना चाहता है। इसलिए नहीं कि नई लड़की बहुत प्रीतिकर लगती है बल्कि इसलिए कि वह ग्रपने को भोखा देना चाहता है कि मैं अभी लड़का ही हूं। मनोवैज्ञानिक कहते हैं, बूढ़े लोग कम उम्र की स्त्रियों में इसलिए उत्सुक होते हैं कि वह भुलाना चाहते हैं कि हम बूढ़े हैं। ग्रीर कम उम्र की स्त्रियां उनमें उत्सुक हो जायं तो वह भूल जाते हैं कि वे बूढ़े हैं। ग्रगर बर्टेंड रसेल अस्सी वर्ष की उम्र में बीस साल की लड़की से शादी करता है तो इसका ग्रसली कारण यह नहीं कि बीस साल की लड़की बहुत ग्राकर्षक है। ग्रस्सी साल के बूढ़े की ग्राकर्षक नहीं रह जानी चाहिए ग्रीर साधारण बूढ़े को नहीं, बर्टेन्ड रसेल के हैसियत के बूढ़े को। हमारे मुल्क में अगर दो हजार साल पहले बटेंन्ड रसेल पैदा हुआ होता तो अस्सी साल की उम्र में वह महर्षि हो जाता, लेकिन इंग्लैंड में वह ग्रस्सी साल की उम्र में बीस साल की लड़की से शादी रचाने का उपाय करता है। वह धीखा दे रहा है। अपने को ग्रभी भी मानने का मन होता है कि मैं बीस ही साल का हूं। भीर अगर बीस साल की लड़की उत्सुक हो जाए तो घोखा पूरा हो जाता है —'सेल्फ-डिसेप्शन' पूरा हो जाता है।

इस मनोदशा में संन्यास की नई ही घारणा का मेरा ख्याल है। स्रभी हमें संन्यास के लिए चौथे चरण की प्रतीक्षा करनी कठिन है। स्राना चाहिए वक्त जब हम प्रतीक्षा कर सकें। लेकिन वह तभी हो सकता है जब स्राश्रम की व्यवस्था पृथ्वी पर लौटे। उसे लौटाने के लिए श्रम में लगना जरूरी है। लेकिन जब तक वह नहीं होता तब तक हमें संन्यास की एक नई घारणा पर, कहना चाहिए 'ट्रान्जीटरी कन्सेप्शन' पर, एक संक्रमण की घारणा पर काम करना पड़ेगा। स्रौर वह यह कि जो जहां हैं वृक्ष से टूटने की कोशिश न करे क्योंकि पका फल ही टूटता है। लेकिन कच्चा फल भी वृक्ष पर रहकर स्रनासक्त हो सकता है। जब पका फल कच्चे होने का घोखा दे सकता है तो कच्चा फल पका होने का स्रनुभव क्यों नहीं कर सकता? इसलिए जो जहां है वहीं संन्यासी हो जाए।

मेरे संन्यास की धारणा जीवन छोड़कर भागने वाली नहीं है। मेरे संन्यास की धारणा वानप्रस्थ के करीब है। श्रौर मैं मानता हूं कि वानप्रस्थी ही नहीं है तो संन्यासी कहां से पैदा होंगे? तो मैं जिसको संन्यासी कह रहा हूं वह ठीक से समभे तो वानप्रस्थी ही है। वानप्रस्थी का मतलब है—वह घर में है लेकिन रुख उसका मंदिर की तरफ है। काम में लगा है लेकिन घ्यान किसी दिन काम से मुक्त हो जाने की तरफ है। राग में है, रंग में है फिर भी साक्षी की तरफ उसका मन दौड़ रहा है। उनकी स्मृति परमात्मा के स्मरण में लगी है। इसके स्मरण का नाम ही श्रभी मैं संन्यास कहता हूं।

यह संन्यास की बड़ी प्राथिमक घारणा है। लेकिन मैं मानता हूं जैसी आज समाज की स्थित है उसमें यह प्राथिमक संन्यास ही फिलित हो जाए तो हम ग्रंतिम संन्यास की भी ग्राशा कर सकते हैं। बीज मिट जाय तो वृक्ष की ग्राशा कर सकते हैं। इसिलए जो जहां है उसे मैं वही संन्यासी होने को कहता हूं। घर में, दुकान पर, बाजार में, जो जहां है वहीं संन्यासी होने को कहता हूं— सब करते हुए। लेकिन सब करते हुए भी संन्यासी होने की जो धारणा है, संकल्प है वह सबसे तोड़ देगा। साक्षी पैश होने लगेगा। ग्राज नहीं कल यह वानप्रस्थ-जीवन संन्यासी-जीवन में रूपांतरित हो जाए ऐसी ग्राकांक्षा ग्रौर ग्राशा की जा सकती है।

शास्वत क्षण में छिपा है श्रीर ग्रणु में विराट। श्रणु को जो ग्रणु मान कर छोड़ दे, वह विराट को ही खो देता है। क्षुद्र में ही खोजने से परम की उपलब्धि होती है।

जोवन का प्रत्येक क्षण महत्वपूर्ण है। ग्रौर किसी भी क्षण का मूल्य किसी दूसरे क्षण से न ज्यादा है, न कम है। आनन्द को पाने के लिए किसी अवसर की प्रतीक्षा करना व्यर्थ है। जो जानते हैं, वे प्रत्येक क्षण को ही ग्रानन्द बना लेते हैं। ग्रौर जो ग्रवसरों की प्रतीक्षा करते रहते हैं, वे जीवन के ग्रवसर को ही खो देते हैं, जीवन की कृतार्थता इकट्ठी ग्रौर राशिभूत नहीं मिलती है। उसे तो बिन्दु-बिन्दु ग्रौर क्षण-क्षण में ही पाना होता है।

एक साधु के निर्वाण पर उसके शिष्यों से पूछा गया था कि दिवंगत सद्गुरु ग्रपने जीवन में सबसे बड़ी महत्वपूर्ण बात कौन सी मानते थे ? उन्होंने उत्तर में कहा था : 'वही जिसमें किसी भी क्षण वे संलग्न होते थे।'

बूंद-बूंद से सागर बनता है ग्रौर क्षण-क्षण से जीवन । बूंद को जो पहचान ले, वह सागर को जान लेता है ग्रौर क्षण को जो पा ले वह जीवन पा लेता है।

### संन्यास के कदम परमातमा की ओर

--संकलन : स्वामी योग चिन्मय, बम्बई

(ग्रचौर्य पर भगवान श्री रजनीश द्वारा दिनांक १३ नवंबर १६७० को बम्बई में दिये गये प्रवचन-प्रश्नोत्तर का यह एक ग्रंश प्रस्तुत है। यह सामग्री ''नव संन्यास ग्रन्तर्राष्ट्रीय'' ग्रान्दोलन की ग्राधारभूत धारणा को ग्रीर स्पष्ट करेगो, ऐसी ग्राशा है। —सम्पादक)

प्रश्नकर्ता: भगवान श्री, श्रापने कहा है कि बाहर से व्यक्तित्व व चेहरे आरोपित कर लेने से सूक्ष्म चोरी है तथा इससे पाखण्ड ग्रीर ग्रधमं का जन्म होता है, लेकिन देखा जा रहा है कि ग्राज कल ग्रापके ग्रास-पास ग्रनेक नये-नये संन्यासी इकट्ठे हो रहे हैं ग्रीर बिना किसी विशेष तैयारी ग्रीर परिपक्वता के ग्राप उनके संन्यास को मान्यता दे रहे हैं। क्या इससे ग्राप धर्म को भारी हानि नहीं पहुंचा रहे हैं? कृपया इसे समभाइए।

भगवान श्री: पहली बात, ग्रगर कोई व्यक्ति मेरे जैसा होने की कोशिश करे तो मैं उसे रोकूंगा, उसे मैं कहूंगा, मेरे जैसा होने की कोशिश ग्रात्मघात है। लेकिन अगर कोई व्यक्ति स्वयं जैसे होने की कोशिश की यात्रा पर निकले तो मेरी शुभकामनाएं उसे देने में मुफे कोई हर्ज नहीं है। जो संन्यासी चाहते हैं कि मैं परमात्मा के उनके मार्ग पर उनकी यात्रा का गवाह बन जाऊं, विटनेस बन जाऊं तो उनका गवाह बनने में मुफे कोई एतराज नहीं है, लेकिन में गुरू किसी का भी नहीं हूं। मेरा कोई शिष्य नहीं है, मैं सिर्फ गवाह हूं। ग्रगर कोई मेरे सामने संकल्प लेना चाहता है कि मैं संन्यास की यात्रा पर जा रहा हूं तो मुफे गवाह बन जाने में कोई | एतराज नहीं है, लेकिन अगर कोई मेरा शिष्य बनने ग्राये तो मुफे भारी एतराज है।

मैं किसी को शिष्य नहीं बना सकता हूं। क्योंकि मैं कोई गुरू नहीं हूं। अगर कोई मेरे पीछे चलने आये तो मैं उसे इन्कार करूंगा, लेकिन कोई अगर अपनी यात्रा पर जाता हो और मुक्ससे शुभकामनाएं लेने आये तो शुभकामनाएं देने की भी कंजूसी करूं, ऐसा संभव नहीं है। मैं गैरिक वस्त्र नहीं पहनता। मैंने कोई गले में माला नहीं पहनी हुई है। ये जो संन्यासी आपको दिखायी पड़ रहे हैं उनके द्वारा मेरी नकल का कोई कारण नहीं है।

फिर यह पूछते हैं ग्राप कि किसी को भी बिना उसकी पात्रता का ख्याल किये मैं उसके संन्यास को स्वीकार कर लेता हूं। जब परमात्मा ही हम सबको हमारी बिना किसी पात्रता के स्वीकार किये है तो मैं ग्रस्वीकार करने वाला कौन हो सकता हूं। हम सबकी पात्रता क्या है जीवन में। ग्रौर संन्यास के लिए एक ही पात्रता है कि ग्रादमी ग्रपनी ग्रपात्रता को पूरी विनम्नता से स्वीकार करता है। इसके ग्रांतिरक्त कोई पात्रता नहीं है।

ग्रगर कोई ग्रादमी कहता है कि मैं पात्र हूं, मुभे संन्यास दें तो मैं हाथ जोड़ लूंगा, क्योंकि जो पात्र है उसको संन्यास की जरूरत हो नहीं है। ग्रौर जिसे यह ख्याल है कि मैं पात्र हूं वह संन्यासी नहीं हो पाएगा, क्योंकि संन्यास विनम्रता (ह्यू मिलिटी) का फूल है। वह विनम्रता में फलता है। जो ग्रादमी पात्रता के सिंटिफिकेट लेकर परमात्मा के पास जाएगा, शायद उसके लिए देखाजे नहीं खुलेंगे। लेकिन—जो दरवाजे पर ग्रांसू लेकर खड़ा हो जाएगा ग्रौर कहेगा मैं ग्रपात्र हूं, मेरी कोई भी पात्रता नहीं है कि मैं द्वार खुलवाने के लिए कहूं; लेकिन फिर भी प्रयास है, ग्राकांक्षा है; फिर भी लगन है, भूख है; फिर भी दर्शन को ग्रभीप्सा है—दरवाजे उसके लिए खुलते हैं।

तो मेरे पास कोई म्राकर ग्रगर संन्यास के लिए कहता है तो मैं कभी पात्रता नहीं चुनता। क्योंकि कोई संन्यासी होना चाहता है इतनी इच्छा क्या काफी नहीं है ? जो संन्यासी होना चाहता है क्या उसकी प्यास, उसकी प्रार्थना ही काफी नहीं है ? क्या इतनी लगन, ग्रपने को दांव पर लगाने की इतनी हिम्मत काफी नहीं है ? ग्रौर पात्रता क्या होगी ? प्यास के ग्रितिस्क ग्रौर प्रार्थना के ग्रितिस्क आदमी कर क्या सकता है ? ग्रपने को छोड़ने के अतिरिक्त, समर्पण (सरेंडर) के ग्रितिस्क ग्रादमी कर क्या सकता है । लेकिन, क्या समर्पण के लिए भी कोई पात्रता चाहिए ? पात्र समर्पण नहीं कर पायेंगे। क्योंकि वे समफते हैं कि वे ग्रिविकारी हैं। लेकिन जिन्हें ग्रपनी ग्रपात्रता का पूरा बोध है वे समर्पण कर पाते हैं।

परमात्मा के द्वार पर जो श्रसहाय है, ग्रपात्र है, दीन है, श्रयोग्य है लेकिन फिर भी 'उसकी' प्रार्थना से भरा है—उसके लिए द्वार सदा ही खुला है। लेकिन जो पात्र हैं, सिंटफाइड हैं, योग्य हैं, काशी से उपाधि ले श्राये हैं, शास्त्रों के ज्ञाता हैं, तपश्चर्या के धनी हैं, उपवासों की फेहरिस्त (सूची) जिनके पास है कि उन्होंने इतने उपवास किये हैं, ऐसे व्यक्ति श्रपने श्रहंकार को ही भर लेते हैं। श्रीर श्रहंकार से बड़ी श्रपात्रता कुछ भी नहीं है। श्रपने को पात्र समभने वाले सभी लोग श्रहंकार से भर जाते हैं। सिर्फ श्रपने को श्रपात्र समभने वाले सभी लोग श्रहंकार से भर जाते हैं। सिर्फ श्रपने को श्रपात्र समभने वाले

लोग ही निरहंकार की यात्रा पर निकल पाते हैं। इसलिए मैं उनसे उनकी पात्रता नहीं पूछ सकता हूं। फिर मैं उनका गुरू नहीं हूं जो मैं उनसे उनकी पात्रता पूछूं। वे मेरे पास सिर्फ इसलिए ग्राये हैं कि मैं उनका गवाह बन जाऊं। इस संबंध में दो तीन बातें ग्रीर कहूंगा।

संत्यास मेरे लिए व्यक्ति ग्रीर परमात्मा के बीच सीचे संबंध का नाम है। उसमें कोई बीच में नहीं हो सकता। संन्यास व्यक्ति का सीधा समर्पण है। उसमें बीच में किसी के मध्यस्थ होने की कोई जरूरत नहीं है ग्रीर परमात्मा चारों तरफ मौजूद है। ग्रीर एक ग्रादमी 'उसके' लिए समर्पित होना चाहे तो समर्पित हो सकता है। ग्रीर फिर ग्रपात्र समर्पण से पात्र बनना शुरू हो जाता है। ग्रीर फिर ग्रपात्र समर्पण, प्रार्थना से पात्र बनना शुरू हो जाता है।

संन्यासी सिद्ध नहीं है, संन्यासी तो सिर्फ संकल्प का नाम है कि वह सिद्ध होने की यात्रा पर निकला है। संन्यासी तो सिर्फ यात्रा का प्रारंभ बिन्दु है, ग्रन्त नहीं। वह तो सिर्फ शुभारंभ है, वह मील का पहला पत्थर है, मंजिल नहीं है। लेकिन मील के पहले पत्थर पर खड़े ग्रादमी से जिसने ग्रभी पहला कदम भी नहीं उठाया है उससे कहें कि मंजिल पर पहुंच गये हो तो ही चल सकते हो तो जो मंजिल पर पहुंच गया है वह चलेगा क्यों? ग्रौर जो नहीं पहुंचा है वह कैसे दिखायेगा कि मैं मंजिल पर पहुंच गया हूं?

पहला कदम तो श्रपात्रता में ही उठेगा, लेकिन पहला कदम भी कोई उठाता है, यह भी बड़ी पात्रता है। श्रीर पहले कदम की ही कोई हिम्मत जुटाता है तो यह भी बड़ा संकल्प है।

संन्यास मेरी दृष्टि में बहुत श्रौर तरह की बात है। संन्यास मेरी दृष्टि में सिर्फ इस बात का स्मरण है कि मैं श्रव स्वयं को परमात्मा के लिए सर्मापत करता हूं। श्रव में स्वयं को सत्य की खोज के लिए सर्मापत करता हूं। श्रव मैं साहस करता हूं कि धार्मिक चित्त की तरह जीने की चेष्टा करूंगा।

ये संन्यासी गैरिक वस्त्रों में ग्रापको दिखाई पड़ रहे हैं। वह उनके स्मरण के लिए है, 'रिमेम्बरिंग' के लिए है कि उनको स्मरण बना रहे कि ग्रब वे वही नहीं हैं जो कल तक थे। दूसरे भी उन्हें स्मरण दिलाते रहें कि ग्रब वे वही नहीं हैं जो कल तक थे। वस्त्रों की बदलाहट से कोई संन्यासी नहीं होता लेकिन संन्यासी ग्रपने वस्त्र बदल सकता है।

गले में माला डाल लेने से कोई संन्यासी नहीं होता लेकिन संन्यासी गले में माला डाल सकता है ग्रौर माला का उपयोग कर सकता है। गले में डली माला उसके जीवन में ग्राये रूपांतरण की सूचना है। ग्राप बाजार जाते हैं कोई चीज लानी होती है तो कपड़े में गांठ बांध लेते हैं। जब भी गांठ याद पड़ती है, ख्याल ग्रा जाता है कि कोई चीज लाने को आया था। गांठ चीज नहीं है ग्रौर जिसने गांठ बांध ली वह चीज ले ही ग्रायेगा यह भी पक्का नहीं है। क्योंकि जो चीज भूल सकता है वह गांठ भी भूल सकता है। लेकिन फिर भी जो चीज भूल सकता है वह गांठ बांध लेता है ग्रौर सौ में ६० मौकों पर गांठ की वजह से चीज ले ग्राता है।

यह कपड़ा, माला—यह सारा बाहरी परिवर्तन संन्यास नहीं है। यह सिर्फ गांठ बांघना है कि मैं संन्यास की यात्रा पर निकला हूं। उसका स्मरण, उसका सतत् स्मरण मेरी चेतना में बना रहे। वह स्मरण सहयोगी है।

#### जीवन एक यात्रा

"जीवन एक यात्रा है। हम किसी बिन्दु से चल रहे हैं और हमें किसी बिन्दु तक पहुंचना है। हमारा होना एक विकास है। हम पूर्ण नहीं है, किन्तु हमें पूर्ण होना है। पूर्णता के लिए न कोई विकास है, न कोई यात्रा है। सब विकास और यात्रा अपूर्णता में है। हम यात्रा में है। इस बोध का अर्थ है कि हम अपूर्ण हैं। अपनी अपूर्णता को ध्यान में रखो। अपनी सीमाओं पर मनन् करने से अपूर्णता का बर्शन होता है। और अपूर्णता का बोध पूर्णता की अभीप्सा को जन्म देता है। जिसे दीखेगा कि वह अपूर्ण है, वह पूर्ण के लिए आकांक्षा से भर ही जावेगा। जो अनुभव करता है कि वह अस्वस्थ है, वह सहज ही स्वास्थ्य के लिए कामना करने लगता है। ग्रंधकार का अनुभव होने लगे तो प्रकाश की प्यास पैदा हो जाती है।"

— ग्राचार्य श्री रजनीश

# 'जीवन ही है प्रभु'

### जूनागढ़ साधना शिविर में भगवान श्री द्वारा दिया गया तृतीय प्रवचन

संकलन : मा योग मीरा, जूनागढ़

'जीवन ही है प्रभु', इस सम्बन्ध में एक मित्र ने पूछा है कि कैसे दिखाई पड़े हमें कि जीवन ही प्रभु है ? क्योंकि, हमें तो चारों श्रोर दोष ही दोष दिखाई पड़ते हैं। सबमें दोष दिखाई पड़ते हैं। क्यों दिखाई पड़ते हैं सबमें दोष ? इस सम्बन्ध में उन्होंने पूछा है।

प्रभु की खोज में एक सूत्र यह भी है। इसलिए इसे समभ लेना जरूरी है। निश्चित ही दोष दिखाई पड़ते हैं दूसरे में। कारण क्या है ? कारण सिर्फ एक है, अपने अहंकार की तृष्ति । दूसरे में दोष दिखाई पड़ता है, दूसरे में दोष की खोज चलती है, उसका राज छोटा सा है। शायद यह घटना सुनी होगी कि ग्रकबर ने एक दिन ग्रपने दरबार में एक लकीर खींची ग्रौर ग्रपने दरबारियों से कहा- "इसे बिना छुए, बिना मिटाये छोटी कर दो।" बहत लोग हार गये - परेशान हो गये, बीरबल उठा, उसने एक बड़ी लकीर खींच दी। उसी छोटी लकीर के पास एक बडी लकीर खींच दी। वो लकीर उतनी ही रही, न मिटायी, न छोटी की, लेकिन छोटी हो गयी। जब हम दूसरे में दोष की तलाश में निकल जाते हैं, तब हम दूसरे की लकीर छोटी कर रहे हैं, ताकि हमें अपनी लकीर बड़ी माल्म पड़ने लगे। अपने को बड़ा देखने का सरलतम रास्ता यही है कि हम दूसरे को छोटा करके देखना गुरू कर दें। दूसरा रास्ता ग्रपने को बड़ा करने का बहुत कठिन है कि हम सच में ग्रपने को बड़ा करें। उसमें अपने को छूना पड़ेगा, बदलना पड़ेगा, मिटाना पड़ेगा, नया करना पड़ेगा। सरल रास्ता यही है कि ग्रपने को छना ही न पड़े। ग्रपने में कुछ फर्क ही न करना पड़े। हम जैसे हैं, वैसे ही रहें ग्रीर बड़े हो जायं तो सरल रास्ता यह है कि हमारे पास जो भी ब्राते हों, उनको हम छोटा करके देख लें।

श्रगर जिंदगी में बड़ी यात्रा करनी हो ग्रौर जीवन को महान रास्तों पर ले जाना हो कि जीवन में महानता का सूर्य निकले, तब तो फिर बहुत कुछ करना पड़ेगा। खुद को मिटाना पड़ेगा, नया करना पड़ेगा। खुद को बदलना पड़ेगा, मेहनत की बात होगी, श्रम लगेगा, साधना लगेगी । इतनी मेहनत में जाने को कोई आतूर नहीं है, उत्सुक नहीं है। तो सरल तरकीब, 'शॉर्टकट', निकटतम का रास्ता-जिसमें बिना कुछ किये, मुफ्त में हम बड़े हो जाते हैं - वह एक ही है कि जो भी हमारे निकट ग्राता हो, उसे हम छोटा करके देख लें। ग्रौर जब हम यही तय करलें, किसी को छोटा करके देखने का, तो दुनिया की कोई ताकत हमें रोक नहीं सकती, क्योंकि हमारी मरजी की बात है, हम छोटा करके देख ही सकते हैं। यूं हम किसी को भी छोटा करके देख सकते हैं; लेकिन इस भांति, जो हमारे भीतर बड़ा हो जाता है, वह हमारी ग्रात्मा नहीं है। इस भांति, जो हमारे भीतर बड़ा हो जाता है, उसी का नाम ग्रहंकार है। ग्रगर हम ग्रपने को बदलेंगे तो ग्रात्मा बड़ी हो जायगी। इतनी बडी हो सकती है कि पूरे परमात्मा के साथ एक हो जाय। अपने को बदलेंगे तो ग्रात्मा बड़ी होगी ग्रीर ग्रपने को बिना बदले ग्रगर बड़ा करना है, तो ग्रहंकार बड़ा होगा। मैं बड़ा हो जाऊंगा, ग्रात्मा तो ग्रौर छोटी हो जायगी। ग्रीर यह भी ध्यान रहे, ग्रहंकार जितना बड़ा होगा, ग्रात्मा उतनी छोटी हो जायगी और श्रहंकार जितना छोटा होगा, श्रात्मा उतनी बड़ी हो जाती है।

तो, जो व्यक्ति प्रपने ग्रहंकार को बड़ा करने में लगा है, वह जानेग्रनजाने बहुत गहरे ग्रथों में नुकसान उठा रहा है। हां, ऊपर से फायदे दिखाई
पड़ेंगे। अहंकार को बड़ा करके देखेगा, दूसरे छोटे दिखाई पड़ेंगे, खुद बड़ा
दिखाई पड़ेगा, लेकिन जितना बड़ा ग्रहंकार होगा, उतनी भीतर ग्रात्मा छोटी
होती चली जायगी: ग्रौर जितना बड़ा ग्रहंकार होगा, परमात्मा के मिलन का
रास्ता उतना ही मुक्किल होता चला जाता है। क्योंकि, मेरे 'मैं' के ग्रितिरक्त
मुफ्ते ग्रौर कोई भी रोके हुए नहीं होता है ग्रौर जब तक मैंने जिद की है कि
मैं, 'मैं रहूंगा' तब तक मैं विराट से मिल नहीं सकता हूं। वही तो बाधा है।
इसलिए हम दूसरे में दोष देखने के लिए ग्रातुर होते हैं। इसका यह मतलब
नहीं है कि दूसरों में दोष हैं ही नहीं। दूसरों में दोष हों या न हों, यह सवाल
गौण है। महत्वपूर्ण सवाल यह है कि, क्या हम दूसरे में दोष देखकर ग्रपने
को बड़ा करने की चेष्टा में संलग्न हैं, ग्रगर इस चेष्टा में हम संलग्न हैं, तो
हम बहुत ग्रात्मघाती हैं। हम ग्रपने हाथ से ग्रपने को नुकसान पहुंचा रहे हैं—
किसी ग्रौर को नहीं। जिसके हम दोष देख रहे हैं, उसे तो फायदा भी हो
सकता है, हमारे दोष देखने से वह दोष को बदलने में लग जाय। वह ग्रपनी

युक्तांद

कमियों को बदलने में लग जाय-हमारे दोष देखने से, लेकिन ग्रगर हमारा ग्रहंकार तृप्त होता हो तो हम बहुत खतरनाक रास्ते पर हैं-ग्रपने ही हाथ पैर काटने में लगे हैं। हमारा कोई हित न होगा, लेकिन इससे एक उल्टी भ्रांति भी चलती है। एक भ्रांति तो यह है कि हम सब में दोष ही देखेंगे। इससे एक उल्टी भ्रांति भी है कि ग्रगर दोष होंगे भी तो हम ग्रांख बन्द कर लेंगे - हम दोष न देखेंगे। वह उल्टी भ्रांति भी खतरनाक हो सकती है ग्रौर वह भी अहंकार को बढ़ाने वाली हो सकती है। अगर मैंने यह तय कर लिया कि मैं किसी के दोष देखुंगा ही नहीं, तो मेरे भीतर एक नये तरह का ग्रहंकार बढ़ना शुरू होगा कि मैं ऐसा आदमी हूं, जो किसी के दोष कभी नहीं देखता। चोर चोरी करेगा, तो मैं ग्रांख बन्द रखूंगा ग्रौर चार गुंडे स्त्री पर हमला करेंगे, तो मैं पीठ फेरकर अपने रास्ते पर चला जाऊंगा। मैं किसी के दोष नहीं देखता हूं ग्रौर चूंकि मैं दोष नहीं देखता हूं इसलिए मैं एक बहुत महान ग्रादमी हूं। पहली भूल में ग्रहंकार तृप्त होता है, दूसरी भूल में भी तृप्त हो सकता है। इसलिए असली सवाल दोष देखना और न देखने का नहीं है-सवाल है, देखने से -- न देखने से हम ग्रपने को ग्रहंकार से तो नहीं भर रहे हैं ? लेकिन, जो आदमी ग्रहंकार नहीं भर रहा है, वह सिर्फ देखता है। उसे दोष दिखाई पड़ सकते हैं, निर्दोषता भी दिखाई पड़ सकती है। वो वही देखता है, 'जो है'। उस 'जो है' के देखने से अपने अहंकार को न भरता है, न छोटा करता है, न बडा करता है।

एक बात चलती है कि साधु को किसी के दोष नहीं दिखाई पड़ते, गलत है वह बात—एकदम व्यर्थ है वह बात। ग्रसाधुग्रों को सबमें दोष ही दोष दिखाई पड़ते हैं, यह भी भूठ है ग्रौर साधु को बिलकुल दोष न दिखाई पड़ें, यह भी उतना ही भूठ है—दोष है। ग्रौर एक ही ग्रादमी में दोनों बातें हो सकती हैं। एक ग्रादमी पापी भी हो सकता है ग्रौर साथ ही बड़ा पुण्यात्मा भी हो सकता है। इन दोनों में कुछ विरोध नहीं है। ऐसा नहीं है कि एक ग्रादमी पापी ही होता है। जिंदगी बहुत जिंदल है—यहाँ एक ही ग्रादमी में काले ग्रौर सफेंद रंग के सब रूप दिखाई पड़ सकते हैं; यहाँ एक ही ग्रादमी घड़ी भर पहले इतनी महानता प्रगट कर सकता है ग्रौर घड़ी भर बाद एकदम क्षुद्र हो जाता है; यहां एक ग्रादमी प्रेम कर सकता है, घृणा कर सकता है—वही ग्रादमी एकदम स्वार्थी हो सकता है ग्रौर वही आदमी किसी क्षण में परार्थ में ग्रपना जीवन भी लगा देता है।

जीवन बहुत जटिल है। श्रादमी सरल सीधा नहीं है कि हम एक निर्णय करलें कि यह आदमी कांटा ही कांटा है और वह आदमी फूल ही फूल है। नहीं, यहां एक ही गुलाब पर फुल भी लगते हैं और कांटे भी । यहां जिंदगी बहुत जटिल है। यहां कांटे स्रौर फुल एक ही पौधे में भी लग जाते हैं। असाधु की एक भूल है कि वह कहता है, हमें दोष ही दोष दिखाई पड़ते हैं। साधु की उल्टी भूल है और ग्रसल में साधु, जिसे हम कहते हैं, वह ग्रसाधु का ही शीर्षासन करता हुम्रा रूप है। म्रसाधू जैसा खड़ा है, साधु उससे उल्टा शीर्षा-सन करके खड़ा हो जाता है ग्रौर साधु हो जाता है। जो-जो ग्रसाधु करता है, वह वो नहीं करता, उससे उल्टा करता है। ग्रसाधु को दोष दिखाई पड़ते हैं, तो साध को दोष दिखाई ही नहीं पड़ते । लेकिन, जो श्रादमी शांत, मौन, सिर्फ देखने में साक्षी भाव रखेगा, उसे दोष भी दिखाई पडेंगे ग्रौर निर्दोषता भी दिखाई पडेगी। उसे जो बूरा है, वह बूरा भी दिखाई पड़ेगा और जो भला है, वह भला भी दिखाई पड़ेगा । फर्क इतना ही पड़ेगा कि वह दूसरे का भला-बुरा देखने के लिए ग्रातुर नहीं है। वह तो 'जो है' सत्य को ही देखने को ग्रात्र है। अपनी तरफ से कुछ भी थो वे को स्रातुर नहीं है। असाधु कहता है - हम सब पर दोष थोपकर रहेंगे। साधु कहता है - हम सबको निर्दोष करके रहेंगे। वह दोनों अपनी इच्छायें दूसरों पर थोपते हैं, लेकिन उन दोनों से भिन्न जिसको हम ठीक-ठीक दृष्टा कहें, वह वही देखता है, 'जो है'। वह उस 'जो हैं' में जरा भी फर्क नहीं करता है।

जो जैसा है, वैसा ही देखता है। ग्रौर जब कोई दूसरे को वैसा ही देखता है, 'जैसा है' तभी वह समर्थ हो पाता है—ग्रपने को भी वैसा ही देखने में, जैसा वह है। जो दूसरे में दोष देखेगा, वह सदा ग्रपने को निर्दोष देखेगा। जो दूसरे को निर्दोष देखेगा, वह सदा ग्रपने को दोषी देखेगा। मैंने कहा कि एक दूसरे के उल्टे हैं। ग्रगर एक ग्रादमी तय करले कि मैं सबमें बुरा देखूंगा, उसे सबमें बुराई दिखाई पड़ेगी—सिर्फ ग्रपने को छोड़कर; क्योंकि, नहीं तो फिर मजा ही नहीं रह जायगा दूसरे में बुराई देखने का। ग्रपने को भला बनाता जायगा, दूसरे को बुरा बनाता जायगा। इससे उल्टा ग्रादमी भी कहता है, हम किसी में दोष नहीं देखेंगे। वह सबको निर्दोष देखेगा, तो ग्रपने में दोष देखना ग्रुफ कर देगा। यहां तक भी कर सकता है साधु कि भूल ग्राप करें, दंड वह ग्रपने को दे। चोरी ग्राप करें, उपवास वह करे। यह भी कर सकता है, लेकिन यह उल्टी स्थिति हो गयी, यह सम्यक् दर्शन न हुग्रा, 'राइट विजन' न हुग्रा, यह ठीक-ठीक दर्शन न हुग्रा। ठीक दर्शन का मतलब है— सोने को सोना देखेंगे, मिट्टी को मिट्टी देखेंगे। वह भी ग्रादमी पागल है जो मिट्टी को

सोना देखता है ग्रौर वह ग्रादमी भी पागल है जो सोने को मिट्टी देखता है---मिट्टी को जो मिट्टी नहीं देखता, सोने को जो सोना नहीं देखता है।

तो मैं ग्रापसे नहीं कहता कि किसी में दोष मत देखें। मैं ग्रापसे कहता हं — किसी में दोष इसलिए मत देखें कि अपने को निर्दोष सिद्ध करना है. सब गलत बात है। ग्रौर मैं अब यही नहीं कहता कि सभी को निर्दोष देखें. क्योंकि सभी निर्दोष नहीं हैं। अगर सभी निर्दोष होते, तो दुनिया बहत अच्छी हो गयी होती- जिंदगी बदल गयी होती । तो फिर साध-संन्यासी की कोई जरूरत न होती। हम कहते तो हैं कि साधु किसी में दोष नहीं देखता तो फिर साधु समभाता क्या है ? बतलाता क्या है ? लोगों को सुधारने की कोशिश क्यों कर रहा है ? ग्रगर सभी निर्दोष हैं, तो साध्य्रों की ग्रात्म-हत्या कर लेनी चाहिए। क्योंकि, फिर बदलना किसको है ? अगर सभी परमात्मा हैं. तो उपदेश किसको दिया जा रहा ? समभाया किसको जा रहा है ? नहीं, कहीं कुछ भूल है, जिसको बदलना है। कहीं कुछ चुक है, नहीं तो जरूरत ही नहीं है कोई । ठीक दर्शन चाहिए, ग्रपना भी-दूसरे का भी । स्वयं का भी. बाहर का भी । श्रौर ठीक दर्शन बहुत श्रद्भुत बातें दिखायेगा । उस ठीक दर्शन में यह भी दिखाई पड़ेगा कि जब मैं दूसरे में दोष देख रहा हूं, तो मूल कारण दूसरे का दोष है या दूसरे में दोष देखने का मेरा आनन्द, यह भी दिखाई पड़ेगा। तब मैं सोचुंगा, समक्षुंगा कि जब मैं किसी को चोर कहना चाहता हं, तब सच में मैं उसी की चोरी के कारण कहना चाहता हूं या कि सिर्फ इसलिए चोर कहना चाहता हुं, ताकि मैं अपने भीतर समभ सकुं कि मैं चोर नहीं हं।

बर्टेन्ड रॅसल ने कहीं कहा है कि ग्रगर कहीं चोरी हो जाय, तो जो आदमी सबसे ज्यादा चिल्ला रहा हो कि चोरी हो गयी—पकड़ो, कोई चोर भाग गया—पहले उसको पकड़ लेना। क्योंकि बहुत संभावना यह है कि उसी ने चोरी की हो। क्योंकि चोरी से बचने की सबसे सरल तरकीब यह है कि ग्राप इतने जोर से चोरी के खिलाफ चिल्लायें कि कोई यह सोच ही न सके कि इसने चोरी की होगी। कैसे ग्राप सोचेंगे, जो ग्रादमी खुद ही चिल्ला रहा है, उसको तो फिर कोई नहीं पकड़ेगा। जो नेता भ्रष्टाचार के खिलाफ बहुत ज्यादा शोर-गुल मचाता हो ग्रीर कहता हो कि मिटा देंगे भ्रष्टाचार, एक साल में खतम कर देंगे, ऐसा कर देंगे, उसको तो फीरन पकड़ के सूली पर लटका देना चाहिए। (हास्य) यह ग्रादमी खतरनाक है। यह ग्रादमी शोर-गुल जो मचा रहा है, उसके पीछे कारण है। उसके पीछे कारण यह है कि

इतने शोर-गुल में एक बात तो पक्की हो जायगी कि यह आदमी भ्रष्टाचारी नहीं है। बाकी दुनिया होगी, होगी। कोई बदल नहीं पाता। दुनिया को अभी तक कोई बदल नहीं पाता कि एक साल में कोई बदल जाय। उन नेताओं का पता नहीं चलता, साल भर बाद वो नेता रहा कि नहीं, कहां है, क्या है, कुछ पता नहीं चलता। लेकिन, इतने जोर से जब कोई चिल्लाता है, तो उसका कारण है मनोवैज्ञानिक। सरलतम तरकीब यही है। इसलिए जब एक चोर पकड़ जाता है, तो बाकी चोर उसकी निन्दा में संलग्न हो जाते हैं फौरन। गांव में एक चोर पकड़ जायगा, तो पूरा गांव निंदा करेगा। पूरा गांव निंदा करेगा कि चोरी बहुत बुरी बात है। और हर श्रादमी बढ़-बढ़कर जोर से बात करेगा कि पड़ौसी ठीक से सुन ले कि मैं भी चोरी के खिलाफ हूं, ताकि पता चल जाय कि कम से कम मैं चोर नहीं हूं।

जो व्यक्ति ठीक-ठीक देखने की कोशिश करेगा, उसे यह भी दिखाई पड़ेगा कि जब मैं दूसरे में भला देख रहा हं, तो मैं थोप तो नहीं रहा हं। है भी भला वहां ? या मैं थोप रहा हं; क्योंकि कुछ लोग जिद किये हुए हैं कि भलाई देखेंगे। वे लोग भी खतरनाक हैं। इस देश में ऐसा ही हो गया। इस देश में पांच हजार साल से ऐसे लोग हुए, उन्होंने कहा— हम सबमें भलाई देखेंगे, इसलिए ब्राज पृथ्वी पर इस देश से बूरा देश खोजना मुश्किल है,क्योंकि बुराई देखी नहीं, तो बुराई को बदलने का उपाय न रहा। जब किसी देश के सब समभदार ग्रादमी यह तय कर लें कि हम भलाई ही देखेंगे तो फिर उस देश में बुराई इकट्टी होती चली जायगी—उसको बदलेगा कौन ? जब दिखाई ही न पड़ेगी तो बदलेगा कौन ? तो हिन्दुस्तान ने ग्रपने साधुग्रों को ग्रलग खड़ा कर दिया । उन्होंने कहा - हम तो सब में भला देखते हैं, हम तो बुरा देखते ही नहीं। तो फिर बुराई को बदला कैसे जाय ? समभ लें कि सब डॉक्टर तय कर लें कि हम तो बीमारी देखते ही नहीं, सभी में स्वास्थ्य देखते हैं, तो फिर वह देश बीमार हो जायगा। फिर उस देश में बीमारी जब कोई देखेगा ही नहीं, तो बीमारी न देखने से समाप्त थोड़ी हो जायगी ? न देखने से ग्रौर बढ़ेगी; क्योंकि देखने से पकड़ी जा सकती थी—तोड़ी जा सकती थी--मिटायी जा सकती थी। लेकिन डॉक्टर सब भले ग्रादमी हो जायं ग्रौर वो कहें कि हम बीमारी देखेंगे ही नहीं, हम तो स्वास्थ्य देखते हैं -- हम तो मरे आदमी में भी परम जीवन देखते हैं। हम कहते हैं कि यह तो बिलकुल स्वस्थ है। कोई केन्सर से लड़ रहा है, हम देखते हैं कि कितना स्वास्थ्य का श्रानंद ले रहा है। हम तो बुराई देखते नहीं; हम तो साघु हैं। तो फिर कठिनाई हो जायगी।

मेरी थोड़ी कठिनाई है, क्योंकि मैं जिंदगी को ठीक-ठीक देखने का आग्रह करना चाहता हूं। न तो मैं यह कहता हूं कि ग्राप किसी पर बूराई थोपें. उससे भी ग्रहंकार बढ़ेगा। न मैं यह कहता हं - ग्राप किसी पर जबर-दस्ती भलाई थोपें, उससे भी अहंकार बढ़ेगा। मैं तो यह कहता हं-जिंदगी जैसी है, उसको वैसी ही देखने की कोशिश करें। लकीरें मत खीचें। जितनी लकीरें हैं, उनको वैसा ही देख लें कि वह कितनी हैं। दूसरी लकीर खींचने की कोई जरूरत नहीं है। ग्रौर देखने का यह दूसरा सूत्र भी समभ लें कि जो दसरे में देखें वह अपने में भी देखें। जिंदगी अलग-अलग नियम नहीं मानती. जिंदगी का नियम एक है। ग्रगर हम जिस भांति दूसरे में देखते हैं ग्रीर जो नियम दूसरे के लिए बनाते हैं, वही नियम ग्रपने लिये भी बना सकें तो जिंदगी बहत ऊपर उठती है। लेकिन, हम सब दोहरे 'स्टेन्डर्ड' में जीते हैं—दोहरा मापदंड होता है, दूसरों के लिए दूसरा मापदंड होता है, ग्रपने लिए दूसरा मापदंड होता है। ग्रगर मैं कोध करता हूं तो मैं कहता हूं कि वह परिस्थिति की वजह से भूल हो गयी; अगर दूसरा कोध करता है तो वह पापी है-उसको नर्क जाना पड़ेगा; अगर मैं चोरी करता हूं तो मैं कहता हूं, मजबूरी थी, घर में खाना न था, पत्नी बीमार पड़ी थी, बच्चे रो रहे थे, मुभे चोरी करनी पड़ी; श्रीर श्रगर दूसरा चोरी करता है तो वह पापी है। दूसरे को ग्रौर तर:ज् पर तौलते हैं; ग्रपने को ग्रौर तराजू पर तौलते हैं। दो तरह के बही-खाते ही नहीं हैं — दो तरह के एकाउन्ट्स नहीं हैं दुकानों में — म्रादमी के दिमाग में भी दोहरे नियम हैं।

दूसरे के लिये और है, अपने लिये और । यह बेइमानी की हद है; यह अनैतिकता की हद हैं। मैं इसको बड़ी से बड़ी अनैतिकता—'इम्मारालिटी' कहता हूं, जब हम बोहरे मापदंड का उपयोग करते हैं। इकहरा मापदंड चाहिए। ठीक से जीवन को देखने वाला आदमी इकहरा मापदंड बनाता है। जिस तराजू पर अपने को तौलता है, उसी पर दूसरे को तौलता है। और ध्यान रहे, जब भी कोई आदमी एक तराजू बनायेगा तो बहुत करुणावान हो जायगा कठोर कभी भी नहीं रह सकता। दो तराजू बनायेगा तो कठोर हो जायगा, क्योंकि दूसरे को वह बिलकुल पाप के तराजू पर तौल लेगा कि यह आदमी पापी है, नर्क में डालो, अदालत में घसीटो, सजायें दो, फांसी लगाओ। लेकिन जब वह एक ही तराजू रखेगा, तो वह समभेगा कि जब किसी को फांसी लग रही है तो वह सिर्फ इसलिये लग रही है कि वह फंस गया है और मैं फंसा नहीं। इससे ज्यादा फर्क नहीं है। और वह जब देखेगा कि किसी और ने पाप किया है तो यह समभेगा कि उसका कुल कारण इतना है कि

उसका पाप पकड़ गया है और मेरा पाप पकड़ नहीं पाया है। अगर एक तराजू होगा, तो हम जानेंगे कि हर अपराधी के साथ हम अपराधी हैं—और हर पापी के साथ हम पापी हैं —और हर बुरे आदमी के साथ हमारी बुराई का भी हिस्सा जुड़ा है—हम भी साथ में खड़े हुए हैं। तब हम इस भांति 'कन्डेम्नेशन', इस तरह की निंदा में न लगेंगे कि भगा दो, गोली मार दो, आग लगाओ, नर्क में डालो; तब हम यह कहेंगे कि—जो यह आदमी कर रहा है, जो उस आदमी से हो रहा है—वह हमसे भी हो रहा हैं; और तब हम सोचना शुरू करेंगे कि क्या उपाय बने, कैसे उपाय बने कि आदमी का समाज बदले, जिसमें मैं भी बदलूँ और वह दूसरा भी बदले।

पुराने इतिहास का लंबा काल दोहरे मापदंड का काल है, इसलिये मनुष्य नैतिक नहीं हो पाया, क्योंकि नैतिकता का मूल बिन्दू करुणा ही. 'कम्पेशन' ही, ग्रादमी में पैदा नहीं हो सका-ग्रादमी कठोर हो गया। श्रीर यह बड़े मजे की बात है, जिसको हम नैतिक कहते हैं, वह बहुत कठोर होता है। नैतिक श्रादमी हद दरजे की दुष्टता कर सकता है, लेकिन वह श्रादमी दुष्टता को भी नैतिकता का जामा पहना देता है। ग्रौर चूंकि वह खुद भी ग्रपने प्रति कठोर होता है, इसलिए दूसरे के प्रति कठोर होने का लाइसेन्स उसे मिल जाता है। ग्रगर किसी को सताना हो तो सबसे सरल तरकीब यह है कि पहले अपने को सताना शुरू करो। अगर दूसरों से उपवास करवाना हो — भूखे मरवाना हो तो पहले उपवास खुद शुरू करो । ग्रगर खुद उपवास करने की हिम्मत जुटाली तो फिर ग्राप किसी से भी उपवास करवाने की हिम्मत जुटा सकते हैं; भीर जो न करें वह पापी हो जायेंगे - वह निदित हो जायेंगे। अगर दूसरों को भी सिर के बल खड़ा करवाने की तकलीफ देनी है, तो पहले खुद ग्रभ्यास करके सिर के बल खड़े हो जाग्रो; फिर कोई आदमी यह न कह सकेगा कि यह भ्रादमी कठोर है, बल्कि कोई भी भ्रादमी यही कहेगा कि मैं बड़ा पापी हूं इसलिए शीर्षासन नहीं कर पा रहा हूं। स्राप बड़े पूज्यात्मा हैं, ग्राप कर रहे हैं।

नैतिकता जिसे हम कहते रहे हैं ग्रब तक—वह भी दूसरे को सताने की बड़ी गहरी व्यवस्था है, इसलिए घर में एक ग्रादमी नैतिक हो जाय, तो सारा घर परेशान हो जाता है। एक ग्रादमी को नैतिकता का भूत चढ़ जाय तो घर भर की गरदन दबा लेता है। ऐसे नैतिक ग्रादमी बहुत गहरी हिंसा में उतर जाता है, लेकिन हिंसा दिखाई नहीं पड़ती—ग्रीर उसका कारण इतना है कि वह सारी मनुष्यता की कमजोरी के साथ कभी ग्रपने को एक साथ रखकर नहीं देख पाता, ग्रपने को ग्रलग तराजू

युक्तांद

पर तौल देता है। जो व्यक्ति जीवन के सत्य की खोज में निकला हो, उसे यह भी ध्यान रखना चाहिए कि हम सब एक साथ एक ही तराजू पर तौले जायेंगे।

हमारा पूज्यात्मा श्रौर हमार। पापी सब एक साथ खड़े हुए हैं। श्रौर जो बहुत गहरा देखेगा, उसको यह भी पता चलेगा कि हमारा पूज्यात्मा श्रौर हमारे पापी भी श्रलग-ग्रलग नहों है—भीतर से जुड़े हुए हैं। बिल्क, उसे यह भी दिखाई पड़ेगा कि हमारा पूज्यात्मा भी इसलिए पूज्यात्मा मालूम पड़ता है कि कोई पापी होने के लिए तैयार हो गया है। इसलिए, मेरे देखे महात्मा श्रौर पापी भीतर से गहराई में जुड़े हुए हैं।

श्राप एक नाटक देखने जाते हैं तो ग्राप देखते हैं कि नाटक में एक दुन्ट पात्र है। वह सता रहा है, सता रहा है, परेशान कर रहा है। वह चोरियाँ कर रहा है, वह स्त्रियों से बलात्कार कर रहा है, वह बच्चों की गरदनें दबा रहा है, वह बहुत दुन्ट है, वह सब तरह के उपद्रव कर रहा है। ग्रापका मन उसके प्रति बड़े कोध से भर जाता है। फिर एक ग्रच्छा पात्र है। एक साधु है, संत है, महात्मा है, वह उस बुरे ग्रादमी से बचाने के लिये सेवा कर रहा है—ग्राश्रम बना रहा है, वह सब उपाय कर रहा है। ग्रापका मन उसके प्रति बड़े ग्रादर से भर जाता है। ग्रीर फिर नाटक समाप्त हो जाता है। वह जिसने पापी का काम किया ग्रीर जिसने पूज्यात्मा का किया, व दोनों गले में हाथ डालकर पर्दे के पीछे से बाहर ग्राते हैं, तब ग्राप ऐसा नहीं कहते उस बुरे ग्रादमी से कि मारो उसको—तब ग्राप इससे भी कहते हैं कि बहुत ग्रच्छा अभिनय किया; ग्रीर तब ग्राप उससे यह भी कहते हैं कि ग्रगर तुम नहोते, तो महात्मा का पार्ट उभर न पाता—तुम थे तो उभरा।

श्रसल में कहानी के लेखक ने उस पापी को गहरे से गहरे पापी बनाने की कोशिश की है, ताकि वह पूज्यात्मा उतने गहरे काले रंगों में सफेद श्रीर साफ श्रीर शुभ्र दिखाई पड़े, नहीं तो, वह पुण्यात्मा दिखाई नहीं पड़ सकेगा। लेकिन, नाटक के बाहर निकलकर हम—जिसने पापी का काम किया है—उसको सजा नहीं देते। लेकिन, जिन्दगी! जिन्दगी में हम बड़े कठोर हैं। लेकिन कौन कहता है कि जिन्दगी एक बड़ा नाटक नहीं है श्रीर कौन कहता है कि जिंदगी के पर्दे के बाहर अच्छे श्रीर बुरे गले में हाथ डालकर बैठकर चाय नहीं पी रहे हैं? लेकिन हम बहुत थोड़ी दूर तक देखते हैं। श्रसल में जिंदगी को हम पूरा नहीं समक्ष पाते हैं क्योंकि जिंदगी को हम एक बड़े नाटक की तरह नहीं देख पाते।

मेरे पास बम्बई में एक फिल्म ग्रिभनेता मिलने ग्राये। उन्होंने मुभसे कहा कि मुभ्मे कुछ आप से श्रिभनय के बाबत पूछना है। ग्रीर आपसे कैसे पूछूं?

क्योंकि किसी ने मुफे कहा है कि शायद ग्राप कोई काम की बात कह सकें;
मैं ठीक ग्रिभिनय कैसे करूं ? उसने कहा कि बड़ी ग्रजीब सी बात ग्राप से पूछ
रहा हूं पता नहीं ग्राप इसका उत्तर देंगे कि नहीं देंगे! मैंने उनसे कहा कि
ठीक ही तुम पूछते हो, पूछना ही चाहिये। तो मैंने एक सूत्र लिख कर उनको दे
दिया कि जिन्हें ठीक से जीवन जीना हो, उन्हें जीवन इस भाँति जीना चाहिये
कि जैसे वो ग्रिभनय कर रहे हैं ग्रौर जिन्हें ठीक से ग्रिभनय करना हो, उन्हें
ग्रिभिनय ऐसे करना चाहिए कि जैसे वो जीवन है। ग्रगर कोई व्यक्तिग्रिभिनय
ऐसे कर सके जैसे कि वह जीवन है, तो वह कुशल ग्रिभनेता हो जायगा।
ग्रौर अगर कोई व्यक्ति जीवन ऐसे जी सके कि वो ग्रिभनय है, तो वह सत्य
का ज्ञाता हो जायगा।

'जीवन ही प्रभु है', यह हमें तभी पता चलेगा, जब हम जीवन को भी एक ग्रभिनय की तरह देख सकें। तब बुरे में भी उसके दर्शन हो जायंगे, भले में भी उसके दर्शन हो जायेंगे। तब भले ग्रौर बुरे से उसके दर्शन में बाधा नहीं पड़ेगी।

मैंने एक बहुत ग्रद्भुत कहानी सुनी है। मैंने सुना है-एक भिक्षु ने जाकर एक सम्राट से कहा कि सभी में ब्रह्म का श्रावास है। एक संन्यासो ने सम्राट को कहा-सभी में ब्रह्म है। पर सम्राट बहुत श्रद्भ त था, उसने कहा-बातचीत तो हम न करेंगे. लेकिन परीक्षा कर लेनी चाहिए। उस भिक्ष ने कहा कि बातचीत ही सब जगह होती है, ब्रह्म की तो चर्चा ही होती है। परीक्षा क्या होगी ब्रह्म की ? सबमें ब्रह्म है, यह मैं तर्क से सिद्ध कर सकता हं। उस राजां ने कहा-तर्क की हम चिंता नहीं करते, हम तो जीवन में प्रयोग करके देख लेना चाहते हैं। उस भिक्षु ने कहा -प्रयोग करके देखें। राजा के पास पागल हाथी था। उसने पागल हाथी छुड़वा दिया उस भिक्षु पर। सारे राजधानी के लोग खड़े हो गये अपने-अपने महलों के ऊपर। बीच राज-पथ खाली हो गया। पागल हाथी छुटा। वह भिक्षु भागा; वह चिल्लाया; पहले बहत डरा। लेकिन सम्राट ने उससे कहा-अरे भूल गये! कहते थे, सभी में ब्रह्म है, तो पागल हाथी में ब्रह्म नहीं है ? तब तो वो बड़ी मुश्किल में पड़ गया। अपना ही तर्क कभी-कभी ग्रादमी को बुरी तरह फंसा देता है। ग्रब उसे बड़ी मृश्किल हुई। उसने कहा, श्रब क्या करें तो वह खड़ा हो गया आंख बन्द करके; हाथ-पैर कंपे जा रहे हैं, लेकिन वह खड़ा है। पागल हाथी ने आकर सुंढ़ में उसे पकड़ लिया है। महावत चिल्ला रहा है कि हट जा पागल ! छोड़ अपने ज्ञान को, कहां की बातों में पड़ा है ! क्यों अपनी जिंदगी गवांता है ? कह दे कि सब में ब्रह्म नहीं है; कम से कम पागल हाथी में, मैं नहीं मानता. बाकी सब में होगा। (हास्य) एक क्षण तो उसने भागना चाहा, लेकिन राजा ने कहा - क्या भूल गया ? राजा ऊपर से चिल्ला रहा है कि भूल गया ! सारा गांव हंसेगा कि कहां गया ब्रह्मज्ञान ! तब वह फिर रुक गया। महावत ने बहुत कहा कि इन बातों में मत पड़, जान चली जायगी । महावत की सुनता था तो भागने की कोशिश भी करता था; राजा चिल्लाता तो फिर खड़ा हो जाता था। ग्राखिर उस हाथी ने उसको पकड़ कर फेंक दिया तो वह दस-बीस फीट दूर जाके गिरा, हाथ पैर टूट गये। उठाके उसे ऊपर लाया गया । राजा उससे कहने लगा—क्या हुग्रा ? उसने कहा कि बड़ी मुहिकल में पड़ गया। जब ग्रापकी बात सुनाई पड़ती थी तो खड़ा हो जाता था, क्योंकि ग्रहंकार को चोट लगती थी कि ग्रपनी बात गलत हुई जा रही है। महावत जब कहता था कि भाग जा, तब सोचता था कि जान क्यों गंवानी ? जान के पीछे जान थोड़ी गंवानी पड़ेगी। (हास्य) तो दोनों की दुविधा में पड़ गया था। राजा ने उससे कहा-लेकिन हाथी में तुभी ब्रह्म दिखाई पड़ा कि नहीं ? उसने कहा - बिलकुल नहीं । दिखाई तो नहीं पड़ा, लेकिन देखने की कोशिश पूरी की मैंने । क्यों कि अगर बिलकुल न दिखाई पड़ सके तब तो मैं भाग ही जाता, ग्रांख बंद कर ली थी कि थोड़ी देर को भी किसी तरह ब्रह्म दिखाई पड़ जाय, फिर जो हो, हो। ग्रांख बन्द कर ली थी इसलिए कि ग्रांख खुलने में तो पागल हाथी दिखाई पड़ता था । महावत ने कहा — लेकिन तुभे मुभ में ब्रह्म दिखाई न पड़ा ? मैं जो चिल्ला रहा था कि हट जा। ग्रगर पागल हाथी में ब्रह्म था, तो मुफ में न था ? ग्रौर छोड़ मेरी बात, हाथी की भी छोड़, राजा की भी छोड़, तेरे भीतर भी तो ब्रह्म था, वह क्या कह रहा था ? कम से कम उसकी तो सुन लेनी थी। (हास्य) उस ग्रादमी ने कहा—तब तो बड़ी भूल हो गयी। मेरा ब्रह्म तो पूरे वक्त कह रहा था कि भाग जा। (जोर से हास्य) पूरे समय कह रहा था कि भाग जा।

जिंदगी बहुत जिंदल है। उस पागल हाथी में भी ब्रह्म है, लेकिन वह पागल ब्रह्म है, यह जानना। (हास्य) नहीं तो पागल ब्रह्म से बहुत मुसीबत हो जायगी। चोर में ब्रह्म है, लेकिन यह चोर ब्रह्म है यह सममना। ग्रौर रावण में भी ब्रह्म है, लेकिन यह रावण का पार्ट ग्रदा कर रहा है, यह भी जानना। जीवन ग्रगर एक ग्रिभनय दिखाई पड़े तो हम बुरे में भी ब्रह्म देख पायेंगे। लेकिन इसका यह मतलब नहीं कि हम बुरे की पूजा करने लगें। इसका यह मतलब भी नहीं कि कोई हम रावण के भक्त हो जायंगे ग्रौर रावण जैसा जीने लगेंगे। इसका यह मतलब भी नहीं है कि हमारे लिये बुरे ग्रौर भले में कोई भेद न रह जायगा। इसका केवल इतना मतलब है कि जिंदगी

तब हमें एक बोक्त न मालूम पड़ेगी—एक गंभीरता न मालूम पड़ेगी; जिंदगी एक खेल ग्रौर एक लीला हो जायगी। ग्रौर जिसे जीवन में ही प्रभु को देखना हो, उसे जीवन को लीला बना लेना जरूरी है।

'सीरियस' ग्रीर गंभीर लोग जीवन में परमात्मा को कभी नहीं देख सकते। लेकिन हमारा अनुभव उल्टा है। हम ग्राम तौर से ऐसा ही समभते हैं कि जितनी गंभीर सूरतें हैं, वो सभी भगवान का उपलब्ध हो गयी हैं। हम यह तो सोच भी नहीं सकते कि संत भी हंस सकते हैं। ग्रसल में संत होने के लिए रोती हुई सूरत भी मिलना बहुत जरूरी चीज है। हम कल्पना ही नहीं कर सकते हैं। ग्रगर महावीर कभी कहीं रास्ते पर खड़े हुए खिलखिलाते मिल जायं, तो महावीर के भक्त एकदम भाग जायेंगे वहां से कि यह गलत आदमी है। यह महावीर हो ही नहीं सकते। महावीर ग्रीर खिलखिलाते हंसते हुए रास्ते पर! — ग्रसंभव। बुद्ध किसी होटल में मिल जायं, (जोर से ठहाका) हम कल्पना नहीं कर सकेंगे—हम विश्वास नहीं कर सकेंगे कि यह बुद्ध हो सकते हैं।

हम जिंदगी को ऐसी कठोरता से लिये हैं, जिंदगी का हलकापन 'वेटलेसनेस' नहीं ; जिंदगी एक लीला, एक ग्रभिनय नहीं, जिंदगी एक बडी गंभीरता की बात हो गयी। श्रौर गंभीरता एक रोग है। गंभीरता बीमारी है। धार्मिक ग्रादमी गंभीर नहीं है। धार्मिक ग्रादमी इतना हलका है, इतना प्रसन्न है, इतना प्रफुल्लित है कि जीवन के सब रूपों के साथ नाच सकता है, हंस सकता है, उठ सकता है, बैठ सकता है। लेकिन ग्रब तक की धार्मिक परंपरा गंभीरता की परंपरा है। ग्रीर इसलिये मैं कहता हूं, इस धार्मिक परंपरा की वजह से सिर्फ रोते हुए उदास लोग ही धार्मिक हो सके। हंसते हुए प्रसन्न लोगों को धार्मिक होने का मौका ही न रहा। वह तो निदित हो गये, वह तो कभी धार्मिक हो ही नहीं सकते हैं। यही वजह है कि मरने के करीब पहुंचते-पहुंचते लोग मंदिरों में, मस्जिदों में जाना शुरू करते हैं। क्योंकि, तब तक हंसी-खुशी खो गई होती है, इसलिये मंदिरों ग्रौर मस्जिदों में वृद्ध ग्रौर वृद्धाग्रों के सिवाय कोई दिखाई नहीं पड़ता है। जवान वहां नहीं दिखाई पड़ते हैं बल्क; बच्चों को भी अगर ले जाते हैं माँ-बाप, तो मंदिरों में गंभीर बना के बिठा देते हैं कि बिलकुल गंभीर बनकर बैठ जाम्रो, यह मंदिर है। तो बच्चों को भी बूढ़ा बनाके बिठाल सकें, तो ही मंदिरों में उनका प्रवेश है। मंदिर बड़े गंभीर हो गये हैं।

गंभीरता रोग है। प्रफुल्लता, जीवन में सहजता हो तो ही हम जीवन में परमात्मा को देख सकेंगे; गंभीर लोग न देख सकेंगे। गंभीर लोग इतने

हलके ही नहीं हैं कि उतनी बड़ी उड़ान भर सकें। पत्थर की तरह वजनी हो जाते हैं। तो मेरे देखे, फूल में गंभीरता नहीं है और न हवाओं में गंभीरता है श्रीर न वृक्षों में श्रीर न पक्षियों की श्रावाजों में श्रीर न श्राकाश के तारों में श्रीर न सूरज में। अगर हम सारे जगत में खोजने चले जायाँ, तो सिर्फ आदमी में कुछ श्रादमी मिल जायेंगे, जो गंभीर श्रौर उदास श्रौर दु: खी हैं श्रौर भारी हैं। लेकिन जगत में ग्रौर विश्व में कहीं भी भारीपन नहीं मिलेगा। सारा जगत एक नत्य में ड्वा हुआ है, एक प्रफुल्लता में ड्वा है, एक रस में विभोर है। तो यह भी सूत्र मैं आपसे कहना चाहता हूं कि रस में विभोर हो सकेंगे हलके होकर, जीवन के सब रूपों में तो शायद प्रभु का दर्शन हो सके सब तरफ। क्यों कि प्रभ तो बहत आनंद-रस में विभोर होके नाच रहा है ग्रीर हमने तय कर लिया है कि सिर्फ गंभीर भगवान से मिलेंगे, ग्रौर वह कहीं है नहीं। कहीं कोई गंभीर भगवान नहीं है; लेकिन हमने तय कर लिया है कि गंभीर भगवान की खोज करनी है। और शायद इसलिए हमने असली भगवान की फिक छोड दी। ग्रब पत्थर की मूर्तियां मंदिरों में बनाकर रखली हैं; क्योंकि पत्थर की मूर्तियों से ज्यादा गंभीर ग्रीर वजनी क्या हो सकता है ? मरा हुग्रा, पत्थर की मुर्तियों से ज्यादा ग्रौर क्या हो सकता है—'डेड'—जिसमें जीवन का कोई ग्रंकुर नहीं निकलता, जिसमें कोई फूल नहीं खिलता, जिसमें कभी कोई हेर-फेर, बदल नहीं होती। बिलकुल मरा हुम्रा पत्थर पड़ा हुम्रा है। जिंदा पत्थर को भी पुजते तो भी ठीक था, उसमें भी कुछ भगवान हो सकता है। वो जिन्दा से भी काम नहीं चलता, पहले खीला-हथौडी लेकर उसको मारना पड़ता है पूरा-जब उसकी सब जिंदगी काट डालते हैं ग्रौर ग्रपने हिसाब से ढाल लेते हैं। वो भगवान तो शायद इसीलिये बचा फिरता है ग्रादमी से; पर अगर मिल जाय तो पता नहीं हम छैनी-हथौड़ा लेकर उसे कितना काट-पीट करें ग्रौर किस शकल में ढाल के उसको मंदिर में बिठायें; क्योंकि हम वैसा का वैसा कभी स्वीकार न करेंगे उसको । क्योंकि निश्चित वह हंसता होगा, अगर वह न हंसता होगा तो यह हंसी कहां से श्राती है इस जगत में ? श्रगर वह नहीं गीत गाता है, तो गीत कहां से जन्मते हैं ? ग्रगर वो प्रेम नहीं करता है, तो प्रेम की इतनी बड़ी धारा, इतनी बड़ी गंगा कैसे बहती है ? अगर फुलों में उसे कोई उत्सुकता नहीं, तो फूल खिलते क्यों हैं ? वह तो बहुत ग्रामोद में है। वह तो बहुत रस में निबद्ध मालूम होता है। उसकी तो घड़ी-घड़ी नत्य श्रौर नाच में डूबी हुई मालूम पड़ती है। हमें श्रगर मिल जाय तो पहले तो हमें उसका नाच-छीनना पड़े, हाथ पैर-बांध देने पड़ें। लेकिन जिन्दा भगवान भरोसे का नहीं हो सकता । हम कहीं बिठाएं, वो कहीं चला जाय, तो हम पत्थर के ही बना लेते हैं। वह बड़ा सुविधा पूर्ण है। जहां बिठा देते हैं, फिर वहीं बैठा रहता है, फिर कोई फर्क नहीं होता। रोज जाते हैं, वहीं मिल जाता है—जहां बिटाया है। कभी ऐसा नहीं होता कि यहां-वहां हो जाय। फिर कभी गड़बड़ भी नहीं करता है। हमने जैसा मान रखा है, वैसा ही रहता है- उससे अन्यथा कभी नहीं होता।

पत्थर के भगवान के प्रति हम 'प्रिडिक्ट' कर सकते हैं, हम घोषणा कर सकते हैं कि वैसे ही रहेगा। ग्रसली भगवान के साथ कुछ भरोसा नहीं कि हम उसे एक मंदिर में गंभीर खड़ा करके लौटें ग्रौर सुबह जब जायें तो वह नाच रहा हो। 'ग्रनप्रिडिक्टेबिल' होगा वह। ग्रसल में सभी जिन्दा चीजें 'अनप्रिडिक्टेबल' हैं, जिन्दा चीजों के बाबत घोषणा नहीं हो सकती है—भविष्यवाणी नहीं हो सकती है; इसलिये मुर्दों के सिवाय ज्योतिषी किसी के सम्बन्ध में कुछ भी नहीं बता सकता। जो बिलकुल मरे मराये लोग हैं, उन्हीं के सम्बन्ध में ज्योतिषी कुछ बता सकता है। जिन्दा ग्रादमी के बाबत ज्योतिषी कुछ नहीं बता सकता। जिन्दा ग्रादमी हाथ की सब रेखाएं गलत कर देता है।

मैंने सूना है कि बुद्ध एक गांव के पास से गुजरे थे एक नदी के किनारे। दोपहर थी भरी, धप थी तेज, नदी की रेत पर उनके पैर के चिन्ह बन गये। पीछे काशी से बारह वर्ष ज्योतिष का अध्ययन करके एक पंडित लौटता था। बड़ी किताबें, ज्योतिष के ग्रंथ साथ में बांघे हुए थे। पंडितों के पास सिवाय ग्रंथों के ग्रौर कुछ है भी नहीं, कभी भी नहीं था। पंडित बड़े दीन हैं। उनके पास कागज किताबों के सिवाय कुछ भी नहीं है। ग्रपना बोभ लिये चला ग्राता था। बारह साल मेहनत की थी ज्योतिष में। ग्रसल में लोग फिजल की चीजों में इतनी मेहनत करते हैं कि अगर ठीक चीजों में उतनी मेहनत करें, तो कभी के परम को उपलब्ध हो जायं। लेकिन बारह साल ज्योतिष सीखने में गवांये ग्रौर वह लौट रहा था। वहां देखे पैर के चिन्ह पड़े रेत पर, वह चौंक गया; क्योंकि पैरों में वो चिन्ह था, जिसको ज्योतिष के शास्त्र कहते हैं कि इस आदमी को चक्रवर्ती सम्राट होना चाहिए। ग्रब भरी दोपहरी में, छोटे-से गांव में, साधारण-सी नदी की रेत पर, चक्रवर्ती राजा नंगे पैर चलेगा? उसने मन में कहा कि कुछ गड़बड़ हो गयी; चक्रवर्ती ग्रीर इस साधारण से गांव में ! ग्रौर इस गंदी-सी नदी की रेत पर ! ग्रौर नंगे पैर ! ग्रौर भरी दोपहरी में चल रहा है! तो ग्रगर चक्रवर्ती ऐसा घूम रहा हो तो इन किताबों को नदी में डुबाकर-बारह साल व्यर्थ गये सोचकर-घर लौट जाना चाहिए। पर उसने सोचा जरा खोज तो लें कि चक्रवर्ती श्रास ही पास न हों कहीं; क्योंकि पैर के निशान इतने ताजे हैं कि स्रभी-स्रभी यह गुजरा

होगा। तो वह पैरों के पीछे-पीछे चलकर गया। एक वृक्ष की छाया में बुद्ध विश्राम करते थे। ग्रांख बंद थी, पैर थे टिके। तो उसने पैरों के पास जाकर देखा, यही ग्रादमी है। बड़ी मुक्किल में पड़ गया। पास में भिक्षा का पात्र रखा है, चक्रवर्ती होने का सवाल नहीं। भिक्षु है, फटे कपड़े पहने हुए हैं। लेकिन, चेहरा तो चक्रवर्ती का ही मालूम पड़ता है। जगाया ग्रीर कहा कि मुक्किल में डाल दिया है, बारह साल की मेहनत पानी हुई चली जा रही है। ग्राप हैं कौन ? यहां क्या कर रहे हैं ? ग्रापके पैर के चिन्ह तो कहते हैं, चक्रवर्ती सम्राट हैं! तो इस भरी दोपहरी में, साधारण-से गरीब गांव की नदी की रेत पर! यहां किसलिए ग्राये हैं? साथी कहां हैं? संगी कहां हैं? दरबारी कहां हैं? ग्राकेले वृक्ष के नीचे क्या कर रहे हैं ? फटे-पुराने कपडे क्यों पहने हैं? यह क्या नाटक है? यह भिक्षा का पात्र क्यों लिये हैं? बुद्ध ने कहा: ''मैं तो भिक्षु ही हूं।'' उसने कहा: 'फर मेरी किताबों का क्या होगा? नदी में फेंक दूं? बारह साल की मेहनत बेकार गई!'' बुद्ध ने कहा: ''नहीं, किताबों काम पड़ेंगी, किताबों ले जाग्रो। बहुत मरे लोग हैं, जिनके चिन्ह मिलाग्रोगे तो मिल जायेंग।''

लेकिन जिन्दा श्रादमी पर रेखायें नहीं बनती। जिन्दगी पर कोई बंधन नहीं है, जिंदगी निर्बंध है। जिंदगी मुक्त है; इसलिए 'प्रिडिक्शन' नहीं हो पाता, भविष्यवाणी नहीं हो पाती। जितना जीवन्त व्यक्ति होगा, उसके कल के बाबत कुछ भी नहीं कहा जा सकता। कल वो क्या कहेगा, क्या करेगा, कैसे उठेगा, कैसे जियेगा! कुछ भी नहीं कहा जा सकता। हां, जितना मरा हुआ श्रादमी है, कल के बाबत कहा जा सकता है कि कल भी सुबह उठके यह करेगा, यह बोलेगा, पत्नी से लड़ेगा, बाजार जायेगा, दुकान चलायेगा, सांभ को लौटेगा, बेटे को डांटेगा कि पढ़ाई नहीं की, परीक्षा ठीक से नहीं दी, रात भंभट ग्रीर कुछ करेगा, रात सो जायगा, सुबह फिर उठेगा, सब बताया जा सकता है। इसलिये हमने पत्थर के परमात्मा बनाकर रखे हुए हैं, श्रसली परमात्मा से बचने के लिए; क्योंकि श्रसली परमात्मा के बाबत कुछ भी भरोसा, 'रिलायबिलिटी' नहीं है, श्रसली परमात्मा भरोसे योग्य नहीं है।

एक मित्र ने पूछा है, जब सभी में परमात्मा है तो फिर मंदिर की मूर्ति की पूजा करें तो ग्रापको एतराज क्या है ?

मैंने कहा : सभी में परमात्मा है । उनको मंदिर की मूर्ति फौरन याद या गई कि उसकी पूजा करें तो एतराज क्या है । ग्रगर सभी में परमात्मा है, यह समभ में ग्रा गया तो मंदिर की मूर्ति का सवाल ही नहीं रहता है । मंदिर की मूर्ति का सवाल तभी तक है, जब तक सभी में परमात्मा नहीं - तब तक मंदिर की मृति में परमात्मा देखने की चेष्टा चलती है। जिस दिन सभी में दिख गया तो फिर कौन है मंदिर की मूर्ति ग्रीर कौन है मंदिर के बाहर ? कौन मंदिर की मूर्ति है ग्रीर कौन मंदिर की मूर्ति नहीं है; फिर कैसे पता चलेगा ? फिर कैसे पक्का करोगे कि दरवाजे पर जो भिखारी बैठा है वह मंदिर की मूर्ति नहीं है; ग्रौर मंदिर के भीतर जो पत्थर रखा है वह भगवान है। नहीं, फिर उपाय नहीं है। लेकिन मंदिर की मूर्ति 'सब्स्टीट्यूट' है, इसलिए खतरनाक है। मैं कहता हूं, मत करना मंदिर की मूर्ति की पूजा। इसलिए नहीं कि उसमें परमात्मा नहीं है, परमात्मा तो सब जगह है; लेकिन मंदिर की मृति उन्होंने ईजाद की है, जो सब तरफ के परमात्मा से बचना चाहते हैं। उन्होंने इसको ईजाद किया है। प्रधार्मिक लोगों ने मंदिर की मुर्ति ईजाद की है। परमात्मा के शत्रुग्रों ने मंदिर की मुर्ति ईजाद की है, ताकि जीवन्त पर-मात्मा से बचा जा सके। ग्रौर एक मरे हुए, ढांचे में ढले हुए, ग्रपने ही हाथ से बनाये हए भगवान के सामने हाथ जोड़के, घुटने टेकके बैठा जा सके। ग्रगर दुनिया में कहीं पृथ्वी के बाहर ग्रौर भी लोग हैं ग्रौर हमें देखते होंगे, अपनी ही ढाली गयी, अपनी ही बनाई हुई मूर्तियों के सामने घुटने टेके हए, तो बहत हंसते होंगे कि पृथ्वी के श्रादमी पागल मालूम होते हैं।

तो मुक्ससे पूछा है मित्र ने कि जब सभी में भगवान है, तब तो फिर मूर्ति में भी भगवान हो गया। तो फिर हम मूर्ति की पूजा करें तो ग्रापको एतराज क्या है ? बहुत एतराज है ग्रौर एतराज यही है कि जब तक मूर्ति पकड़ी रहेगी, तब तक सब में दिखाई नहीं पड़ेगा। ग्रौर एक दफे सबमें दिखा जाते हैं, फिर मूर्ति में भी होगा। लेकिन पूजा की क्या जरूरत रह जायगी फिर ? कौन पूजेगा ? किसको पूजेगा ? जब सब में ही दिखाई पड़ जायगा। एकनाथ लौटते थे काशी से ग्रौर सारे मित्र साथ थे। तो पानी लेकर जा रहे हैं रामेश्वरम् चढ़ाने को। ग्रौर बीच में एक मरुस्थल में एक प्यासा गधा पड़ा है। अब गधे में; ग्रौर भगवान हो सकते हैं! कभी नहीं हो सकते हैं। गधे में कहीं भगवान हो सकता है! एकनाथ की मंडली जा रही है। वह गधा प्यासा तड़प रहा है। रेगिस्तान है, पास पानी नहीं है; लेकिन वो भगवान के पुजारी काशी से पानी लेके रामेश्वरम् चले जा रहे हैं। बड़े भक्त हैं—पक्के भक्त मालूम होते हैं, इतनी लम्बी यात्रा कर रहे हैं। नासमिक्स्यों में कब्द उठाने से कोई भक्त नहीं हो जाता, सिर्फ बुद्धिहीन सिद्धहोता है।

लेकिन बुद्धिहीनता धर्म के नाम से चल रही है। श्रव वो बड़ा कष्ट उठा रहे हैं; गाँव-गाँव में उनका स्वागत हो रहा है; क्योंकि उसी तरह के बुद्धिहीन वहाँ भी इकट्ठे हैं। वो कह रहे हैं, बहुत बड़ा कार्य कर रहे हैं। ये तीर्थ-यात्रा से लौट रहे हैं, बड़ी तीर्थ-यात्रा पर जा रहे हैं। कौनसी तीर्थ-यात्रा हो गथी। वह पड़ा है गधा, वो प्यास से चिल्ला रहा है। एकनाथ भी उस मंडली में हैं। उन्होंने अपना वह जो कमंडल भर के लाये थे, उस गधे को पिला दिया। सारी मंडली टूट पड़ी कि तुम बड़े अधार्मिक हो। पागल हो गये हो? यह तो रामेश्वरम् के भगवान के लिए लाये हैं। एकनाथ ने कहा, रामेश्वरम् के भगवान पता नहीं प्यासे हैं या नहीं और होंगे तो वहाँ हम और पानी भर लेंगे; लेकिन यह भगवान बहुत प्यासे हैं। एकनाथ को मंडली से अलग कर दिया गया। हटो तुम अलग, नास्तिक मालूम होते हो—धार्मिक नहीं मालूम होते। गधे को पानी पिलाते हो और गधे में भगवान!

वह जो जीवंत हमारे चारों तरफ फैला है, उसमें हमें दिखाई नहीं पड़ते हैं। ग्रौर एक पत्थर की मूर्ति में, जो हम बाजार से खरीदकर लाते हैं, उसमें हमें दिखाई पड़ जाते हैं। संभव नहीं दिखता—गणित उल्टा मालूम होता है। हाँ, जिस दिन सबमें दिख जायेंगे, उस दिन उस पत्थर में भी दिख जायेंगे; लेकिन सबमें तो नहीं दिखाई पड़ रहे हैं।

वो मेरे मित्र पूछते हैं कि सबमें ग्राप मानते हैं ? मैं मानता नहीं हूं, मानने की जरूरत ही नहीं है। सबमें है। इसकी देखने की जरूरत है। मानने की कोई जरूरत नहीं। यह ग्रंतिम बात ग्रौर एक सूत्र ध्रापसे कहूं कि जो मान लेगा कि सबमें है, वह कभी न जान पायेगा। मान लेना बाधा बनेगी। मान लेने का कोई मतलब नहीं है। मान लेने की जरूरत क्या है ? अगर दिखते हों तो ठीक, कम से कम सच्चाई की घोषणा तो करनी चाहिये कि मुभे नहीं दिखते।

एक फकीर हुआ : शर्मद। तो इस्लाम में पिवत मंत्र की तरह यह बात कही जाती है, ''एक ही अल्लाह है और कोई अल्लाह नहीं'' एक ही ईश्वर है और कोई ईश्वर नहीं; लेकिन यह जो शर्मद था, वह आधा हिस्सा कहता था—वह पूरा नहीं कहता था। वह कहता था, कोई ईश्वर नहीं। पहला हिस्सा है, एक ही ईश्वर है। वह शर्मद श्राखिरी का टुकड़ा ही कहता था। वह कहाा था कोई ईश्वर नहीं। उसको औरंगजेव ने बुलवाया और उससे कहा कि हमने सुना है कि तुम बड़ी अधार्मिक बातें कहते हो। हमने सुना है, तुम कहते हो कोई ईश्वर नहीं। उसने कहा, ''अभी हम इतना ही जान पाये हैं। हम जितना जान पायेंगे उतना ही कहेंगे; उससे ज्यादा हम कैसे कहें! हम कैसे कहें कि एक ही ईश्वर है। हमने देखा ही नहीं, हमने जाना ही नहीं? अभी तो हम इतना ही जान पाये हैं कि कोई ईश्वर नहीं। बहुत खोजा, कहीं ईश्वर नहीं दिखाई पड़ा। मौलावियों ने कहा कि यह नास्तिक

है, इसकी हत्या कर देनी चाहिए।" ग्रीरंगजेब ने कहा, इतना कहने में तुम्हारा क्या विगड़ता है? उसने कहा, "बहुत बिगड़ता है; क्योंकि भगवान की खोज में निकले हैं हम ग्रीर अगर फूठ से ही शुरूग्रात की तो सत्य तक कैसे पहुंचेंगे? खोज में निकला हूं कि है कहीं ईश्वर। ग्रभी इतना ही जान पाया कि कहीं नहीं है। जिस दिन जान लूंगा कि है, उस दिन कहूंगा उसके पहले नहीं कहूंगा।" ग्राखिर बहुत समफाने बुफाने का कोई परिणाम न हुग्रा। वह राजी न हुग्रा यह बात कहने को। उसने कहा "फूठ मैं कैसे कहूं कि मुफे दिखता है। तुम्हें दिखता होगा, तुम कहते हो, मुफे नहीं दिखता।" ग्राखिर उसकी गरदन काट डाली गयी।

बड़ी ग्रद्भृत कहानी है, पता नहीं कैसे घटी ! गरदन उसकी काटी गयी। जैसे ही उसकी गरदन गिरी—कहते हैं कि कोई एक लाख ग्रादमी इकट्ठे थे देखने को, ग्रांखों के गवाह इतने मौजूद थे—जैसे ही उसकी गरदन कटी उसने कहा, "एक ही ईश्वर है, ग्रौर कोई ईश्वर नहीं।" तो लोगों ने कहा, पागल पहले क्यों नहीं कह दिया ?तो उसने कहा, तब तक नहीं दिखाई पड़ा था तो कैसे कहता ? ग्रब दिखता है तो कहता हूं। कटी हुई गरदन ने पता नहीं कहा कि नहीं; लेकिन कटी हुई गरदन से यह ग्रावाज—शर्मद ने कहा— ग्रब दिख गया। उसकी गरदन लुढ़कती है मस्जिद पर जिस पर वह काटा गया है। सीढ़ियों पर लहू के निशान हैं ग्रौर उसकी गरदन लुढ़कती ग्राती है। वो भीड़ उससे पूछती है कि ग्रव क्यों दिख गया ? उसने कहा, "तब तक शर्मद था इसलिए दिखाई नहीं पड़ा, ग्रब शर्मद कट गया तो दिखाई पड़ गया। अब मैं कहता हूं—एक ही ईश्वर है ग्रौर कोई ईश्वर नहीं है।"

यह मैं ग्रापसे नहीं कहता कि ग्राप मान लें कि ईश्वर सब में है। जीवन ईश्वर है, यह मैं नहीं कहता हूं कि ग्राप मान लें। ग्राप मान लेंगे तो भूठ में पड़ जायेंगे। ऐसे भूठ में कभी मत पड़ना, ऐसे तो भूठ में काफी पड़ें हुए हैं। ईश्वर तक के सम्बन्ध में हमने भूठ ईजाद कर लिये हैं। जो मुभे पाता है, उससे ज्यादा कभी नहीं—उससे ज्यादा मानने की कोई जरूरत ही नहीं? कौन कहता है कि उससे ज्यादा माने? ग्रभी इतना ही माने कि मुभे पता नहीं है। ग्रच्छा है, इतनी सच्चाई काफी है। इतनी सच्चाई—यात्रा के लिये काफी है पाथेय। इसको लेकर यात्रा हो जायगी। इतना बहुत है, इतनी ईमानदारी काफी है कि मुभे पता नहीं। मुभे तो वृक्ष दिखाई पड़ता है, मुभे ईश्वर दिखाई नहीं पड़ता। नहीं दिखाई पड़ता तो बहुत ग्रच्छा है, वृक्ष भी क्या खराब है, वृक्ष भी बहुत अच्छा है। न दिखाई पड़े ईश्वर तो वृक्ष को ही देखें ग्रभी कुछ दिन। जल्दी क्या है? लेकिन मैं कहता हूं कि वृक्ष को गहरे

युक्रांद

देखेंगे तो ईश्वर दिखाई पड़ जायगा। श्रीर गहरे, श्रीर गहरे, श्रीर गहरे; लेकिन सच्चाई गहरे ले जा सकती है। भूठ नहीं गहरे ले जा सकता। सब विश्वास भूठे हैं,—सब 'बिलीफ' भूठे हैं —सब मान्यतायें भूठी हैं, सब पकड़े हुए शास्त्र क्योंकि ये हमारे श्रनुभवों से नहीं श्राते हैं, यह हमारे लिये बिलकुल भूठे हैं। श्रीर उनको पकड़ कर हम बैठे हैं; इसलिये सत्य की कोई यात्रा नहीं हो पाती।

में तो कहता हूं कि जिसे आस्तिक होना हो उसे नास्तिक होना ही पड़ता है, जिसे 'हां' भरना हो, किसी दिन पूरे प्राणों से उसे पूरे प्राणों से एक दिन नहीं भी कहना पड़ती है। लेकिन हम 'हां' कहने में ऐसे लोलुप हैं कि नहीं कहने की हिम्मत नहीं जुटा पाते और 'हां' कह देते हैं। फिर हमारी 'हां' नमुंसक होती है। जो आदमी 'नां' नहीं कह सकता है, उसकी 'हां' का कोई मतलब नहीं है। जो आदमी 'हां' कहने की हिम्मत जुटाना चाहता हो, उसे 'नां' कहने की हिम्मत पहले जुटा लेनी चाहिये। लेकिन इतना पक्का है कि हमारी 'नां' से वह 'ना' नहीं हो जाता। वह है, तो हमारी 'नां' हो टूट जायगी और नहीं है तो ठीक है हमारी 'ना' ठीक रहेगी। इतना मैं कहता हूं कि 'ना' कहने बाला अगर हिम्मत से 'ना' कहे तो वह परमात्मा की आंखों में एक जगह बना लेता है। नास्तिक की एक जगह है, बड़े आस्तिक की कोई भी जगह नहीं है।

जो ब्रादमी कहता है मुक्ते नहीं दिखाई पड़ता, वह भगवान भी सामने खड़ा हो जाय तो वह कहेगा ब्रभी मुक्ते दिखाई नहीं पड़ता तो मैं कैसे 'हां' कह दूं? श्रीर भगवान भूठ के लिए किसी को मजबूर कर सकता है? नहीं नास्तिकों की उसके हृदय में एक जगह है; क्योंकि कम से कम वे सच्चे तो हैं। वे इतना तो कहते हैं कि हमें नहीं मालूम पड़ता; लेकिन जो कहता है, हमें मालूम नहीं पड़ता, वह खोज पर निकल जाता है; क्योंकि न मालूम पड़ने पर कोई भी कभी एक नहीं सकता। 'ना' पर कभी कोई ठहर नहीं सकता 'ना' कभी मंजिल नहीं हो सकती। मंजिल तो 'हां' ही हो सकती है। 'ना' में तो पीड़ा बनी ही रहेगी कि श्रीर खोजो, पता नहीं श्रीर आगे हो, श्रीर श्रागे हो, श्रीर आगे हो, लोजते-खोजते 'ना' गिर जाती है श्रीर 'हां' श्रा जाता है। लेकिन यह मान्यता की बात नहीं है—जानने की जरूरत है। फिर जानने का ही उपाय है। जानने का मार्ग है, उसे मैं 'ध्यान' कहता हूं। कल सुबह हम उस मार्ग में फिर प्रवेश करें कि हम उसे कैसे जान सकते हैं।

तो सुबह साढ़े श्राठ बजे जो मित्र श्राते हैं श्रा जायं। श्राज रात की बात पूरी हुई।

श्रीर श्रंत में सबके भीतर बैठे परमात्मा को प्रणाम करता हूं, मेरे प्रणाम स्वीकार करें।

### साधक का पत्र भगवान श्री को

प्रभो,

गये मंगलवार की सुबह ६। बजे की घटना । बस यूं समिक्षये जिन्दगी की लकीर को दूसरा छोर प्राप्त होने को था कि पता नहीं लकीर टूटकर फिर कैसे जुड़ गयी ! लकीर का दूसरा छोर क्षितिज को जा मिला ।

Indocid capsule और Veganin tab. एक साथ भूखे पेट सुबह = बजे पानी के साथ ली, Joint pain और Headache रहने की वजह से। एक घंटा परचात उसका Reaction हो गया। मैं ग्रांतरिक रूप से जागरूक था; पर शारोरिक रूप से unconscious, अचेतन—complete. डॉक्टर लोग हैरान। Pulse (नाड़ी) मंद-मंद होते-होते मस्तिष्क की ग्रोर पैठ गयी। डॉक्टर घबरा गया। श्रांखें फाड़कर देखने की कोशिश करता रहा। ग्रांखों की चंचलता, symbolic sequence बिल्कुल नहीं। दांत की कड़ियां पक्की जाम हो गयीं। जब डॉक्टर ग्रांख की जांच कर रहा था उसी वक्त मैं ग्रांख के द्वारा बाहर हो गया—ग्रापका स्मरण लिये हुए।

पत्नी, बच्चे, भाई, बहन तथा पिताश्री के इहलोक के स्थापित सम्बन्ध को बिल्कुल नजर से सहजता को लिये हुऐ ग्रापके ध्यान को मन में उतार कर इस शरीर से दूर, कहीं दूर—जहां से वापिस नहीं ग्राया जाता, जाने को था। ग्रापने मुक्ते धक्का देकर शरीर में फिर प्रवेश करने को मजबूर कर दिया। प्रवेश कर गया।

करीब दो घंटे शरीर के बाहर रहकर फिर शरीर में हलचल-सी ग्रायी। इहलोक के सम्बंधियों के चेहरों पर उदासी हटकर खुशी का साम्राज्य मैंने अनुभव किया; ग्रीर होंठ व्यंगात्मक हंसी से फैल गये।

जिंदगी के सत्यों को भुलाकर जो जीते हैं उन्हें मरते वक्त सत्य की परिभाषा भूठी लगने लगती है। जीवन ग्रसार मालूम पड़ता है।

कितना गलत है यह !

—प्रेमकुमार गांधी गाँधी स्टोर्स, चन्द्रपुर (महाराष्ट्र) (६-१०-७१)

## भगवान श्री द्वारा प्रेमियों को लिखे गये पत्र

प्यारी रंजना,

प्रेम । स्वप्नों में मत खोना।

खोना तो प्रीतिकर लगता है, लेकिन फिर तब स्वप्न टूटते हैं— टूटते ही हैं; ग्रीर बहुत तिक्त ग्रीर कड़वा स्वाद प्राणों में छोड़ जाते हैं।

श्रीर ध्यान रखना कि कोई भी अपवाद (Exception) नहीं है। यद्यपि प्रत्येक का मन स्वयं को भ्रीर स्वयं के स्वप्नों को अपवाद मानने का होता है!

जीवन को बना प्रारंभ से ही सत्य पर-यथार्थ पर।

शायद, प्रारंभ स्वप्नों जैसा सुखद न भी लगे, लेकिन जैसे-जैसे सत्य में गहरे उतरना होता है, वैसे-वैसे ही रस के नये-नये भरने प्राप्त होते चलते हैं!

स्वप्नों के मार्ग से स्वगंतक कोई कभी नहीं पहुंचा है। स्वगंके द्वार का नाम है: सत्य।

स्वप्त प्रलोभन स्वर्ग का देते हैं — लेकिन पहुँचा देते हैं सदा ही — अचूक-नर्क में !

रजनीश के प्रणाम १६-१-१६७१

000

त्रिय योग माया.

प्रेम । स्वतन्त्रता से बहुमूल्य इस पृथ्वी पर ग्रौर कुछ भी नहीं है । उसकी गहराई में ही संन्यास है । उसकी ऊंचाई में ही मोक्ष है ।

लेकिन, सच्चे सिक्कों के साथ खोटे सिक्के भी तो चलते ही हैं। शायद साथ ही कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि खोटे सिक्के सच्चे सिक्कों के कारण ही चलते हैं। उनके चलन का मूलाधार भी सच्चे सिक्के ही जो होते हैं।

> श्रसत्य को चलने के लिए सत्य होने का पाखंड रचना पड़ता है। श्रीर, बेईमानी को ईमानदारी के वस्त्र श्रोढ़ने पड़ते हैं।

जनवरी '७२

परतंत्रतायें स्वतंत्रतायों के नारों से जीती हैं।
ग्रीर कारागृह मोक्ष के चित्रों से स्वयं की सजावट कर लेते हैं।
फिर भी सदा, सदैव के लिए घोखा ग्रसंभव है।
ग्रीर ग्रादमी तो ग्रादमी, पशु भी घोखे को पहचान लेते हैं।
मैंने सुना है कि एक ग्रंतर्राष्ट्रीय कुत्ता-प्रदर्शनी हुई।
उसमें ग्राये दो देश के कुत्तों ने एक कुत्ते से पूछा: "यहां के हालचाल कैसे हैं साथी?"

उत्तर मिला: "खास ग्रच्छे नहीं हैं। खाने-पीने की तंगी है ग्रौर नगर पर सदा ही धुंध छाई रहती है, जो मेरा गठिये का दर्द बढ़ा देती है।

हां—तुम्हारे यहां हालत कैसी है ?"

कुत्ते ने कहा : "भोजन खूब मिलता है। चाहो जितना मांस स्रौर चाहो जितनी हिंडुयां। खाने की तो वहां बिलकुल ही तंगी नहीं है।"

लेकिन फिर भी वह ग्रगल-बगल भाँककर जरा नीची ग्रावाज में कहने लगा: "मैं यहीं राजनैतिक ग्राश्रय चाहता हूं। क्या तुम दया करके मेरी कुछ मदद कर सकोगे?"

पहला कुत्ता स्वभावतः चिकत होकर पूछने लगा : ''मगर तुम यहां क्यों रहना चाहते हो; जबिक तुम्हीं कहते हो कि तुम्हारे यहां हालत बड़ी ग्रच्छी है ?"

उत्तर मिला: "बात यह है कि मैं कभी-कभी जरा भौंक भी लेना चाहता हूं। कुत्ता हूं तो क्या हुग्रा—मेरी ग्रात्मा भी स्वतंत्रता चाहती ही है।" रजनीश के प्रणाम

8038-8-3

000

#### प्रिय ग्रानंद ग्रालोक,

प्रेम। छोड़ो स्वयं को तो फिर प्रभु संभालता है।

श्रपने ही कंधों पर बैठे हैं जो—वे समभें भी तो कैसे समभें !

उतरो स्वयं पर से।

स्व का बोभ बहुत ढोया—श्रव श्रौर न ढोना।

स्व के कारागृह से मुक्त होते ही सर्व का खुला भ्राकाश है—अब उसमें ही उड़ो।

स्व से मुक्ति ही मोक्ष है।

रजनीश के प्रणाम । अ है । एक्स सम्बद्ध कार्य समित है । इस प्रमी के किस्ट्रेस-४-१६७१

000

प्रिय ग्रानंद ग्रालोक, काली कि प्रमानक गाउँ काल कि

प्रेम । सहजता ही संन्यास है । सहज बहो—जैसे तिनका बहता है सरिता में । तैरे कि डूवे । बचाया स्वयं को कि मिटे ।

रजनीश के प्रणाम १४-४-१६७१

1 Filt \$ 15 FE 000

ग्रकोना के श्री समीर कुमार ने लिखा है कि वे सेक्स से पीड़ित व पराजित हैं तो ग्राचार्य श्री ने उन्हें लिखा — अवस्त की सोम किस किस किस

प्रिय समीर,

प्रेम । स्वयं से लड़ो मत । व्यर्थ है वैसी लड़ाई । क्योंकि, उससे जीत कभी भी फलित नहीं होती है । स्वयं से लड़ना कमिक ग्रात्मघात ( Gradual Suicide ) के श्रतिरिक्त ग्रीर कुछ भी नहीं है ।

स्वयं को स्वीकारो ।

प्रसन्नता से ।

प्रमन्नता से ।

प्रमन्नता से ।

जो भी है शुभ है ।

काम भी, कोध भी ।

क्योंकि जो भी है प्रभु से है ।

उसे स्वीकारो ग्रीर समभो ।

उसमें छुपी संभावनाग्रों को खोजो ग्रीर खोलो ।

फिर तो काम ( Sex ) भी राम का ही बीज मालूम होता है ।

ग्रीर कोध ही क्षमा का द्वार बन जाता है ।

ग्राभुभ ( Evil ) शुभ ( Good ) का शत्रु नहीं है ।

वरन् ग्राभुभ मात्रग्रवरुद्ध शुभ है ।

मिसिटार अर्थी गर्भ द्वारा शिला कि । इस मिसिटार के प्रणाम कि एक के प्रह ) . sem 101 HOUOME हा प्रश्ना १७-१-७००० (। ई किएक महक कि कुछ एक प्रकार कर कि । हा हा

000

( बी॰ एल॰ नाग, जबलपुर, को लिखा गया पत्र ) मेरे प्रिय.

प्रेम । खोजो प्रभु को ।
ग्रीर, तब तक विश्राम नहीं ।
जगाये रखो संकल्प को जैसे कि सर्द रात्रि में
कोई ग्रग्नि को जलाये ।
भोर होने तक—सूर्योदय तक ।
ग्रंघेरी है रात्रि ।
निराशा जैसी ।
पर संकल्प (will) है पास तो ग्राशा की ग्रग्नि ही है ।
ग्रीर जानो भली भांति कि सुबह दूर नहीं है ।

रजनीश के प्रणाम

000

(श्री ठाकुर राजेन्द्र सिंह, कुरखेड़ा (चाँदा), को लिखा गया पत्र) मेरे प्रिय।

प्रेम । उद्देश्य से जीने वाला सदा ही भटक जाता है ।

ग्रौर उद्देश्य से जीने वाले का जीवन बोभ भी बन जाता है ।

व्योंकि, उद्देश्य है कल ग्रौर जीना है ग्राज ।

व्यर्थ के तनाव न पालो ।

व्यर्थ के विवाद न सींचो ।

भविष्य से वर्तमान न निकलने दो ।

वर्योंकि, वह संभव ही नहीं है ।

वर्तमान से ही भविष्य को निकलने दो ।

सहज ही वह चला ग्राता है ।

उसके लिए तुम्हें कुछ भी नहीं करना है ।

तुम तो जियो ग्राज ।

जीने के लिए ग्राज पर्याप्त है ।

न्यूमेन ने गाया है : 'I do not long for the distant scene. One Step is ENOUGH for me'. ( दूर के दृश्य की ग्राकांक्षा नहीं मुक्ते ग्रीर बस एक ही कदम काफी है।)

हां-मरने के लिए जरूर ग्राज पर्याप्त नहीं है !

मृत्यु के लिए कल जरूरी है! इसलिए जो कल (Tomorrow) में जीते हैं, वे जीते नहीं बस मरते ही हैं।

> जियो ग्राज—ग्रभी—पूर्णता से—समग्रता से । ग्रौर कल स्वयं ही ग्रपनी चिंता कर लेगा ।

> > रजनीश के प्रणाम

000

#### ( 'म्राकुल' राजेन्द्र, जबलपुर, को लिखा गया पत्र )

प्रिय राजेन्द्र,

प्रेम । जीवन है एक स्वप्त ।
जन्म ग्रौर मृत्यु के बीच फैला हुग्रा एक इन्द्रधनुष ।
है तो भी नहीं है ।
ग्रौर नहीं है तो भी ग्रंतर नहीं पड़ता है ।
इसलिए, शरीर की चिन्ता छोड़ो ।
ग्रौर खोजो स्वयं को ।
स्वयं की चेतना को ।
उसे जो शरीर में है ग्रौर शरीर ही नहीं है ।
उस ग्रशरीरी के प्रति जामते ही सब बदल जाता है ।
जैसे ग्राधीरात हो ग्रौर ग्रचानक सूर्य निकल ग्राये ।
या जैसे मरुस्थल में अचानक गंगा का ग्रागमन हो जाये ।
बस ऐसे ही सब बदल जाता है ।
व्यर्थ चिन्ताग्रों में समय न खोग्रो ।
ग्रौर व्यर्थ ग्राशाग्रों में भी नहीं ।
व्योंक, जीवन में ग्रात्मा के ग्रांतिरक्त ग्रौर कोई ग्राशा नहीं है ।

रजनीश के प्रणाम

000

### भोर-प्रात वो क्या जाने

जो श्रतीत-तम में जीता है, नव-प्रभात वो क्या जाने ! नैना होते जो देखे ना, भोर - प्रात वो क्या जाने !!

कल-कल में पल-पल खोता है

ग्राज जिसे कल-सा होता है

कल की शान कहे न ग्रघाए—

ग्राज इसी में खो रोता है

समभे भ्राज, भ्राज ना जो भी, कल की बात वो क्या जाने !

ा भोर-प्रात वो क्या जाने !!

ज्यों प्राची में ऊषा वेला उसके सदृश शैशव खेला ग्राज रश्मियां प्रखर हुईं जब— उर तेरे है तम का मेला

दिवस, निशा चिंता में खो दे, दिवस-हास वो क्या जाने ! · · · भोर-प्रात वो क्या जाने !!

जीवन है पल-पल का नर्तन किस्ति के कि विकास की कि विकास

इस क्षण को जो जान सके ना, गत-ग्रतीत वो क्या जाने !

बहती निदया-सा जीवन है नहीं जनम है, नहीं मरन है छूट रहे यदि कूल-किनारे— तो स्रागे मधु ग्रालिंगन है

म्रभी, यहीं जो है देखे ना, प्रभु-प्रभास वो क्या जाने! भोर-प्रात वो क्या जाने!!

- ' श्राकुल ' राजेन्द्र

## ज्योतिष-गणना

(ज्योतिष गणना पर भगवान श्री के साथ श्री महीपाल जी की यह भेंट-वार्ता प्रस्तुत है। ज्योतिष गणना पर एक पूरी पुस्तक श्रलगासे प्रकाशित होने वाली है, प्रस्तुत वार्ता उसका एक ग्रंश है)

प्रस्तुतकर्ताः स्वामी योग चिन्मय, बंबई.

महीपाल जी— मेरे प्रश्न का एक भाग पूरा हो चुका है। तब ग्राचार्य श्री के सान्तिस्य में मंदिर, तोर्थ, तिलक-टीके ग्रीर मूर्तिपूजा पर चर्चा हो सकी। ग्राज ग्राचार्य जी के श्री चरणों में निवेदन करूंगा कि हम एक नये विषय पर ग्राचार्य श्री से मार्ग-दर्शन चाहेंगे ग्रीर वह विषय है ज्योतिष-गणना। यह ग्राच्या श्री के श्रीमुख से इस पर कभी चर्चा नहीं हुई, तो ग्राचार्य श्री के चरणों में पुनः निवेदन करूंगा कि ग्राज ज्योतिष-गणना के सम्बन्ध में हमारा मार्ग-दर्शन करें।

श्राचार्यश्री—ज्योतिष शायद सबसे पुराना विषय है ग्रौर एक ग्रथों में सबसे ज्यादा तिरस्कृत विषय भी है। सबसे पुराना इसलिए, कि मनुष्य जाति के इतिहास की जितनी खोज-बीन हो सकी उसमें ज्योतिष ऐसा कोई भी समय नहीं था जब मौजूद न रहा हो। जीसस से पच्चीस हजार वर्ष पूर्व सुमेर में मिले हुए हड्डी के ग्रवशेषों पर ज्योतिष के चिन्ह ग्रांकित हैं। पश्चिम में, पुरानी से पुरानी जो खोज-बीन हुई है वह जीसस से पच्चीस हजार वर्ष पूर्व इन हड्डियों की है जिन पर ज्योतिष के चिन्ह ग्रौर चन्द्र की यात्रा के चिन्ह ग्रांकित है। लेकिन भारत में तो बात ग्रौर भी पुरानी है।

ऋग्वेद में पंचानने हजार वर्ष पूर्व गृह-नक्षत्रों की जैसी स्थिति थी उसका उल्लेख है। इसी ग्राधार पर लोकमान्य तिलक ने यह तय किया था कि ज्योतिष नब्बे हजार वर्ष से ज्यादा पुराने तो निश्चित ही होने चाहिए। क्योंकि वेद ने यदि पंचान्नवे हजार वर्ष पहले जैसी नज्ञत्रों की स्थिति थी, उसका उल्लेख है, तो वह इतना पुराना तो होगा ही। क्योंकि उस समय जो स्थिति थी नक्षत्रों की उसे बाद में जानने का कोई भी उपाय नहीं था। ग्रव हमारे पास ऐसे वैज्ञानिक साधन उपलब्ध हो सके हैं कि हम जान सकें ग्रतीत में कि नक्षत्रों की स्थिति कब कैसी रही होगी।

ज्योतिष की सर्वाधिक गहरी मान्यताएं भारत में पैदा हुईं। सच तो यह है कि ज्योतिष के कारण ही गणित का जन्म हुआ। ज्योतिष-गणना के लिए ही सब से पहले गणित का जन्म हुआ। और इसीलिए ग्रंकगणित के जो श्रंक हैं वह भारतीय हैं सारी दुनिया की भाषात्रों में। एक से लेकर नौ तक जो गणना के ग्रंक हैं वे समस्त भाषाग्रों में जगत की, भारतीय हैं। ग्रौर सारी दुनिया में ६ 'डिजिट', नौ ग्रंक स्वीकृत हो गये। उसका भी कुल कारण इतना है कि वे नौ ग्रंक भारत में पैदा हए श्रौर घीरे-घीरे सारे जगत में फैल गये। जिसे ग्राप श्रग्रेजी में 'नाइन' कहते हैं - संस्कृत के नौ का ही रूपान्तरण है। जिसे ग्राप 'एट' कहते हैं, वह संस्कृत के ग्रष्ट का ही रूपान्तरण है। १ से लेकर ह तक शब्द जगत की समस्त भाषाओं में गणित के जो श्रंकों का प्रचलन है वह भारतीय ज्योतिष के प्रभाव में हुया। भारत से ज्योतिष की पहली किरणें सुमेर की सभ्यता में पहुंचीं। सुमेरियन्स ने सबसे पहले ईसा से छः हजार वर्ष पूर्व पश्चिम के जगत के लिए ज्योतिष का द्वार खोला । सुमेरियन्स ने सब से पहले नक्षत्रों के वैज्ञानिक श्रध्ययन की श्राधार शिलाएं रखीं। उन्होंने बड़े ऊंचे, सात सौ फीट ऊंचे मीनार बनाये ग्रौर मीनारों पर सुमेरियन पुरोहित चौबीस घंटे म्राकाश का मध्ययन करते थे। दो कारणों से - एक तो सुमेरि-यन को इस गहरे सूत्र का पता चल गया था कि मनुष्य के जगत में जो भी घटित होता है, उस घटना का प्रारंभिक स्रोत नक्षत्रों से किसी न किसी भांति संबंधित है।

जीसस से छः हजार वर्ष पहले सुमेरियन्स की यह घारणा कि पृथ्वी पर जो भी बीमारी पैदा होती है, जो भी महामारी पैदा होती है वह सब नक्षत्रों से संबंधित है। यब तो इसके लिए वैज्ञानिक याघार मिल गये हैं यौर जो लोग याज के विज्ञान को समभते हैं वे कहते हैं कि सुमेरियन्स ने मनुष्य जाति का ग्रसली इतिहास प्रारंभ किया। इतिहासज्ञ कहते हैं कि सब तरह का इतिहास सुमेर से ग्रुरू होता है। १९२० में चीजेवस्की नाम के एक रूसी वैज्ञानिक ने इस बात की खोज-बीन की कि सूरज पर हर ग्यारहवें वर्ष में पीरियाडिकली' बहुत बड़ा विस्फोट होता है। सूर्य पर हर ग्यारहवें वर्ष में ग्राणविक विस्फोट होता है। ग्रौर चीजेवस्की ने यह खोज-बीन की है कि जब भी सूरज पर ग्यारहवें वर्ष में ग्राणविक विस्फोट होता है। ग्रौर चीजेवस्की ने यह खोज-बीन की है कि जब भी सूरज पर ग्यारहवें वर्ष में ग्राणविक-विस्फोट होता है तभी पृथ्वी पर युद्ध ग्रौर कांतियों के सूत्रपात होते हैं। ग्रौर उसमें कोई सात सौ वर्ष के लम्बे इतिहास में सूर्य पर जब भी दुर्घटना घटती है, तभी पृथ्वी पर दुर्घटना घटती है। इसका इतना वैज्ञानिक विश्लेषण किया कि स्टेलिन ने उसे १६२० में उठाकर जेल में डाल दिया। स्टेलिन के मरने के बाद ही चीजेवस्की छूट सका।

युक्तांद

क्योंकि स्टेलिन के लिए तो अजीब बात हो गयी। मार्क्स का और कम्युनिस्टों का ख्याल है कि पृथ्वी पर जो क्रांतियां होती हैं उनका कारण मन्ष्य के बीच ग्रार्थिक वैभिन्य हैं। ग्रीर चीजेवस्की कहता है कि क्रांतियों का कारण सूरज पर हुए विस्फोट हैं। ग्रब सूरज पर हुए विस्फोट ग्रौर मन्ष्य के जीवन की गरीबी और ग्रमीरी का क्या संबंध है ? ग्रगर चीजेवस्की ठीक कहता है तो मार्क्स की सारी की सारी व्याख्या मिट्टी में चली जाती है। तब कांतियों का कारण वर्गीय नहीं रह जाता, तब कांतियों का कारण ज्योतिषीय हो जाता है। चीजेवस्की को गलत तो सिद्ध नहीं किया जा सका क्योंकि सात सौ साल की जो गणना उसने दी थी वह इतनी वैज्ञानिक थी श्रौर सूरज में हुए विस्फोटों के साथ इतना गहरा संबंध उसने पृथ्वी पर घटने वाली घटनाम्रों का स्थापित किया था कि उसे गलत सिद्ध करना तो कठिन था। लेकिन उसे साइबेरिया में डाल देना ग्रासान था। स्टेलिन के मर जाने के बाद ही चीजेवस्की को स्पूरचेव साइवेरिया से मुक्त कर पाया। इस म्रादमी के पचास साल जीवन के कीमती साइबेरिया में नष्ट हुए। छूटने के बाद भी वह चार छ: महीने से ज्यादा जीवित नहीं रह सका, लेकिन छ: महीने में भी वह अपनी स्थापना के लिए ग्रौर नये प्रमाण इकट्ठे कर गया । पृथ्वी पर जितनी महा-मारियां फैलती हैं, उन सबका संबंध भी वह सूरज से जोड़ गया है।

सूरज, जैसा हम साधारणतः सोचते हैं ऐसा कोई निष्क्रिय ग्रग्नि का गोला नहीं है, ग्रत्यंत सिक्रय ग्रौर प्रतिपल सूरज की तरंगों में रूपांतरण होते रहते हैं। ग्रौर सूरज की तरंगों का जरा सा रूपांतरण भी पृथ्वी के प्राणों को कंपित करता है। इस पृथ्वी पर कुछ भी ऐसा घटित नहीं होता जो सूरज पर घटित हुए बिना घटित हो जाता हो। जब सूर्य का ग्रहण होता है तो पक्षी जंगलों में गीत गाना, चौबीस घण्टे पहले से बन्द कर देते हैं। पूरे ग्रहण के समय तो सारी पृथ्वी मौन हो जाती है, पक्षी गीत गाना बन्द कर देते हैं। सारे जंगलों के जानवर भयभीत हो जाते हैं, किसी बड़ी ग्राग्नंका से पीड़ित हो जाते हैं। बन्दर वृक्षों को छोड़कर नीचे ग्रा जाते हैं। भीड़ लगाकर किसी सुरक्षा का उपाय करने लगते हैं। ग्रौर एक ग्रारचर्य कि बन्दर जो निरन्तर बात-चीत ग्रौर शोर-गुल में लगे रहते हैं, सूर्य ग्रहण के वक्त बन्दर इतने मौन हो जाते हैं जितने साधु ग्रौर संन्यासी भी नहीं होते। चीजेवस्की ने ये सारी बातें स्थापित की हैं।

सुमेर में सबसे पहले यह ख्याल पैदा हुग्रा। उसके बाद स्विस में पैरासि-लीसस नाम का एक चिकित्सक उसने एक बहुत श्रनूठी मान्यता स्थापित की ग्रौर वह मान्यता ग्राज नहीं कल, सारे मेडिकल साइंस को बदलने वाली सिद्ध होगी। श्रव तक उस मान्यता पर बहुत जोर नहीं दिया जा सका क्योंिक ज्योतिष तिरस्कृत विषय है। सर्वाधिक पुराना, लेकिन सर्वाधिक तिरस्कृत; यद्यपि सर्वाधिक मान्य भी। श्रभी फांस में पिछले वर्ष गणना की गई तो ४७ प्रतिशत लोग ज्योतिष में विश्वास करते हैं कि वह विज्ञान है। फांस में, श्रमरीका में मौजूद पाँच हजार बड़े ज्योतिषी दिन-रात काम में लगे रहते हैं श्रौर उनके पास इतने 'कस्टमर्स' हैं कि वे काम निपटा नहीं पाते। करोड़ों हालर श्रमरीकी प्रतिवर्ष ज्योतिषियों को चुकाता है। श्रन्दाज है कि सारी पृथ्वी पर कोई श्रठहत्तर प्रतिशत लोग ज्योतिष में विश्वास करते हैं। लेकिन वे श्रठहत्तर प्रतिशत लोग सामान्य हैं। वैज्ञानिक, विचारक, बुद्धिवादी ज्योतिष की बात सुनकर ही चौंक जाते हैं।

सी॰ जे॰ जुंग ने कहा है कि तीन सौ वर्षों से विश्वविद्यालयों के द्वार ज्योतिष के लिए बन्द हैं; यद्यपि ग्राने वाले तीस वर्षों में ज्योतिष तुम्हारे दरवाजों को तोड़कर विश्वविद्यालयों में पुनः प्रवेश पाकर रहेगा । पाकर रहेगा प्रवेश इसलिए कि ज्योतिष के सम्बन्ध में जो-जो दावे किये गये थे उनको ग्रब तक सिद्ध करने का उपाय नहीं था, लेकिन ग्रब उनको सिद्ध करने का उपाय है। पैरासिलीसस ने एक मान्यता को गति दी ग्रीर वह मान्यता यह थी कि श्रादमी तभी बीमार होता है जब उसके श्रीर उसके जन्म के साथ जुड़े हुए नक्षत्रों के बीच का तारतम्य टूट जाता है। इसे थोड़ा समभ लेना जरूरी है। पैरासिलीसस से बहुत पहले की बात है, पाइथागोरस यूनान में हुआ, ईसा से छ: सौ वर्ष पूर्व, आज से कोई पच्चीस सौ वर्ष पूर्व। पाइथागोरस ने 'प्लेनेटरी हार्मनी', ग्रहों के बीच एक संगीत का संबंध है, इसके संबंध में एक बहत बड़े दर्शन को जन्म दिया था। श्रीर पाइथागोरस ने जब यह बात कही थी तब वह भारत श्रीर इजिप्त इन दो मुल्कों की यात्रा करके वापस लौटा था। श्रौर पाइथागोरस जब भारत श्राया तब भारत बुद्ध ग्रौर महावीर के विचारों से तीव्रता से ग्राप्लावित था। पाइथागोरस ने हिन्दुस्तान से वापस लौटकर जो बातें कही हैं उसमें उसने महावीर ग्रौर विशेषकर जैनियों के संबंध में बहुत सी बातें महत्वपूर्ण कहीं हैं। उसने जैनों को जैनोसोफिस्ट कहकर पुकारा है। सोफिस्ट का मतलब होता है दार्शनिक ग्रौर जैनो का मतलब जैन । तो जैन दार्शनिक को पाइथागोरस ने जैनोसोफिस्ट कहा है। नग्न रहते हैं, यह सारी बात की है। पाइथागोरस मानता था कि प्रत्येक नक्षत्र या प्रत्येक ग्रह या उपग्रह जब यात्रा करता है ग्रंतरिक्ष में, तो उसकी यात्रा के कारण एक विशेष ध्विन पैदा होती है। प्रत्येक नक्षत्र की गति एक विशेष ध्विन पैदा करती है ग्रौर प्रत्येक नक्षत्र की ग्रपनी व्यक्तिगत, निजी ध्विन है।

युक्तांद

भीर इन सारे नक्षत्रों की ध्वनियों का एक तालमेल है, जिसे वह विश्व की संगीतबद्धता, 'हार्मनी' कहता था । जब कोई मनूष्य जन्म लेता है तब उस जन्म के क्षण में इन नक्षत्रों के बीच जो संगीत की व्यवस्था होती है वह उस मनुष्य के प्राथमिक, सरलतम, संवेदनशील चित्त पर ग्रंकित हो जाती है। वही उसे जीवन भर स्वस्थ ग्रौर ग्रस्वस्थ करती है। जब भी वह ग्रपनी उस मौलिक जन्म के साथ पायी गई संगीत व्यवस्था के साथ तालमेल बना लेता है तो स्वस्थ बना लेता है। ग्रीर जब उसका तालमेल छुट जाता है तो ग्रस्वस्थ हो जाता है। पैरासिलीसस ने इस सम्बन्ध में बड़ा महत्वपूर्ण काम किया है। वह किसी मरीज को दवा नहीं देता था जब तक उसकी जन्म-कुण्डली न देख ले। भीर बड़ी हैरानी की बात है कि पैरासिलीसस ने जन्म-कृण्डलियां देखकर ऐसे मरीजों को ठीक किया जिनको चिकित्सक कठिनाई में पड़ गये थे श्रौर ठीक नहीं कर पाते थे। उसका कहना था, जब तक मैं यह न जान लूं कि यह व्यक्ति किन नक्षत्रों की स्थिति में पैदा हुग्रा है तब तक इसके ग्रन्तसँगीत के सूत्र को भी पकड़ना संभव नहीं है। ग्रीर जब तक मैं यह न जान लूं कि इसके भ्रन्तसंगीत की व्यवस्था क्या है, इसे कैसे हम स्वस्थ करूं-क्योंकि स्वास्थ्य का क्या ग्रर्थ है ? इसे थोडा समभ लें।

ग्रगर साधारणतः हम चिकित्सक से पूछें कि स्वास्थ्य का क्या ग्रथं है तो वह इतना ही कहेगा कि बीमारी का न होना। पर उसकी परिभाषा 'निगेटिव' है, नकारात्मक है श्रीर यह द्खद बात है कि स्वास्थ्य की परिभाषा हमें बीमारी से करनी पड़े। स्वास्थ्य तो 'पॉजीटिव' चीज है, बीमारी 'निगेटिव' है, नकारात्मक है। स्वास्थ्य तो स्वभाव है, बीमारी तो आक्रमण है। तो स्वास्थ्य की परिभाषा हमें बीमारी से करनी पड़े, यह बात म्रजीब है। घर में रहने वाले की परिभाषा मेहमान से करनी पड़े तो बात प्रजीब है। स्वास्थ्य तो हमारे साथ है,बीमारी कभी-कभी होती है। स्वास्थ्य तो हम लेकर पैदा होते हैं, बीमारी उस पर भ्राती है। पर हम स्वास्थ्य की परिभाषा भ्रगर चिकित्सकों से पूछें तो वह यही कह पाते हैं कि बीमारी नहीं है तो स्वास्थ्य है। पैरासिलीसस कहता था, यह ब्याख्या गलत है। स्वास्थ्य की पाँजेटिव 'डेफिनिशन' होनी चाहिए। पर उस 'पॉज़ीटिव डैफिनिशन' को, विधायक व्याख्या को कहां से पकड़ेंगे। तब पैरासिलीसस कहता था, जब तक हम तुम्हारे ग्रन्तर्निहित संगीत को न जान लें —वही जो तुम्हारा स्वास्थ्य है —तव तक हम ज्यादा से ज्यादा तुम्हारी बीमारियों से तुम्हारा छुटकारा करवा सकते हैं। लेकिन हम एक बीमारी से तुम्हें छुड़ायेंगे ग्रौर तुम दूसरी बीमारी को तत्काल पकड़ लोगे; क्योंकि तुम्हारे भीतरी संगीत के सम्बन्ध में कूछ भी

नहीं किया जा सका । ग्रसली बात तो वही थी कि तुम्हारा भीतरी संगीत स्थापित हो जाय । इस सम्बन्ध में, पैरासिलीसस को हुए तो कोई पांच सौ वर्ष होते हैं, उसकी बात भी खो गयी थी । लेकिन ग्रब पिछले बीस वर्षों में, १९५० के बाद दुनिया में ज्योतिष का पुनःग्राविभाव हुग्रा है । ग्रौर ग्रापको जानकर हैरानी होगी कि कुछ नये विज्ञान पैदा हुए हैं, जिनके सम्बन्ध में ग्रापसे कह दूं तो फिर पुराने विज्ञान को समभना आसान हो जायेगा ।

१९५० में एक नयी साइंस का जन्म हुआ। उस साइंस का नाम है 'कास्मिक केमिस्ट्री', ब्रह्म-रसायन। उसको जन्म देने वाला ग्रादमी है जियाजारजी गिम्रारडी। यह आदमी इस सदी के कीमती से कीमती, थोड़े से आदिमयों में एक है। इस ग्रादमी ने वैज्ञानिक ग्राधारों पर प्रयोगशालाग्रों में अनन्त प्रयोगों को करके, यह सिद्ध किया है कि जगत, पूरा जगत एक 'म्रार्गनिक यूनिटी' है। पूरा जगत एक शरीर है। स्रौर स्रगर मेरी स्रंगुली बीमार पड़ जाती है तो मेरा पूरा शरीर प्रभावित होता है, शरीर का अर्थ होता है कि टुकड़े अलग-अलग नहीं हैं, संयुक्त हैं-जीवन्त रूप से इकट्ठे हैं। ग्रगर मेरे ग्रांख में तकलीफ होती है तो मेरे पैर का ग्रंगूठा भी अनुभव करता है। ग्रौर ग्रगर मेरे पैर को चोट लगती है तो मेरे हृदय को भी खबर मिलती है। श्रौर ग्रगर मेरा मस्तिष्क रुग्ण हो जाता है तो मेरा शरीर पूरा का पूरा बेचैन हो जायेगा । ग्रीर ग्रगर मेरा पूरा शरीर नष्ट कर दिया जाय तो मेरे मस्तिष्क को खड़े होने के लिए जगह मिलनी मुश्किल हो जायेगी। मेरा शरीर एक 'म्रार्गनिक यूनिटी' है-एक एकता है जीवन्त। उसमें कोई भी एक चीज को छग्रा तो सब प्रभावित होता है, सब प्रभावित हो जाता है। 'कास्मिक केमिस्ट्री' कहती है कि पूरा ब्रह्माण्ड एक शरीर है। उसमें कोई भी चीज ग्रलग-ग्रलग नहीं है, सब संयुक्त है। इसलिए कोई तारा कितनी ही दूर क्यों न हो, वह भी जब बदलता है तो हमारे हृदय को हमारे हृदय की गति को बदल जाता है। ग्रौर सूरज चाहे कितने ही फासले पर क्यों न हो, जब वह ज्यादा उत्तप्त होता है तब हमारे खून की धाराएं बदल जाती हैं। हर ग्यारह वर्षों में जब पिछली बार सूरज पर बहुत ज्यादा गतिविधि चल रही थी ग्रौर ग्रग्नि के विस्फोट चल रहे थे तो एक जापानी चिकित्सक तोमातो बहुत हैरान हुम्रा । वह चिकित्सक स्त्रियों के खून पर निरन्तर काम कर रहा था बीस वर्षों से । स्त्रियों के खून की एक विशेषता है जो पुरुषों के खुन की नहीं। उनके मासिक धर्म के समय उनका खून पतला हो जाता है ग्रौर पुरुष का खून पूरे समय एकसा रहता है। स्त्रियों का खून मासिक धर्म के समय पतला हो जाता है या गर्भ जब उनके पेट में होता है तब

युक्रांद

उनका खून पतला हो जाता है। पुरुष ग्रौर स्त्री के खून में एक बुनियादी फर्क तोमातो कर रहा था। लेकिन जब सूरज पर बहुत जोर से तूफान चल रहे थे ग्राणिक शक्तियों के—हर ग्यारहवें वर्ष में चलते हैं—वह चिकत हुग्रा कि पुरुषों का खून भी पतला हो जाता है। जब सूरज पर ग्राणिक तूफान चलता है तब पुरुष का खून भी पतला हो जाता है। यह बड़ी नयी घटना थी, यह इसके पहले कभी 'रेकार्ड' नहीं की गयी थी कि पुरुष के खून पर सूरज पर चलने वाले तूफान का कोई प्रभाव पड़ेगा। ग्रौर ग्रगर खून पर प्रभाव पड़ सकता है तो फिर किसी भी चीज पर प्रभाव पड़ सकता है।

एक दूसरा ग्रमरीकन विचारक है - फैंक ब्राउन। वह ग्रंतरिक्ष यात्रियों के लिए सुविधाएं जुटाने का काम करता रहा है। उसकी ग्राधी जिन्दगी, श्रंतरिक्ष में जो मनुष्य यात्रा करने जायेंगे, उनको तकलीफ न हो इसके लिए काम करने की रही है। सबसे बड़ी विचारणीय बात यही थी कि पृथ्वी को छोड़ते ही ग्रंतरिक्ष में न मालूम कितने प्रभाव होंगे। न मालूम कितनी धाराएं होंगी रेडिएशन की, किरणों की-वह ग्रादमी पर क्या प्रभाव करेंगी। लेकिन दो हजार साल से ऐसा समभा जाता रहा है अरस्तू के बाद पश्चिम में कि ग्रंतरिक्ष शून्य है, वहां कुछ है ही नहीं — जो दो सौ मील के बाद पृथ्वी पर हवाएं समाप्त हो जाती हैं, फिर ग्रंतरिक्ष शून्य है। लेकिन ग्रंतरिक्ष यात्रियों की खोज ने सिद्ध किया कि वह बात गलत है। ग्रंतरिक्ष शून्य नहीं है, बहुत भरा हुआ है। और न तो शून्य है, न मृत है; बहुत जीवन्त है। सच तो यह है कि पृथ्वी की दो सौ मील की हवाय्रों की पर्ते सारे प्रभावों को हम तक ग्राने से रोकती हैं। ग्रंतरिक्ष में तो ग्रद्भुत प्रवाहों की धाराएं बहती रहती हैं। उनको ग्रादमी सह पायेगा या नहीं, ग्राप जानकर हैरान होंगे ग्रीर हंसेंगे भी कि ग्रादमी को भेजने के पहले ब्राउन ने ग्रालू भेजे अंतरिक्ष में। क्योंकि ब्राउन का कहना है कि आलू और आदमी में बहुत भीतरी फर्क नहीं। अगर आलू सड़ जायेगा तो आदमी नहीं बच सकेगा और अगर आलू बच सकता है तो ही आदमी बच सकेगा। आलू बहुत मजबूत प्राणी है। श्रौर श्रादमी तो बहुत संवेदनशील है। श्रगर आलु भी नहीं बच सकता ग्रंतरिक्ष में ग्रौर सड़ जायेगा, तो ग्रादमी के बचने का कोई उपाय नहीं। ग्रगर ग्रालू लौट ग्राता है जीवित, मरता नहीं है ग्रौर उसे जमीन में बोने पर ग्रंकुर निकल आता है तो फिर ग्रादमी को भेजा जा सकता है। तब भी डर है कि ग्रादमी सह पायेगा या नहीं। इससे एक ग्रौर हैरानी की बात ब्राउन ने सिद्ध की कि ग्रालू जमीन के भीतर पड़ा हुग्रा या कोई भी

बीज जमीन के भीतर पड़ा हुआ बढ़ता है सूरज के ही सम्बन्ध से। सूरज ही उसे जगाता, उठाता है। उसके मंकुर को पुकारता भ्रौर ऊपर उठाता है।

बाउन एक दूसरे शास्त्र का ग्रन्वेषक है ग्रीर उस शास्त्र को ग्रभी ठीक-ठीक नाम मिलना शुरू हो रहा है। लेकिन ग्रभी उसे कहते हैं 'प्लेनेटरी हेरेडिटी', उपग्रही वंशानुकम । ग्रंग्रेजी में शब्द है होरोस्कोप । वह यूनानी होरोस्कोपस का रूप है। होरोस्कोप यूनानी शब्द का ग्रर्थ होता है - मैं देखता हुं जन्मते हुए ग्रह को। ग्रसल में जब एक बच्चा पैदा होता है तब उसी समय पृथ्वी के चारों स्रोर क्षितिज पर ग्रनेक नक्षत्र जन्म लेते हैं। उठते हैं, जैसे सूरज उठता है सुबह । जैसे सूरज ऊगता है, सांभ डूबता है, ऐसे ही चौबीस घण्टे अन्तरिक्ष में नक्षत्र ऊगते हैं और डूबते हैं। जब एक बच्चा पैदा हो रहा है-समभें सुबह ६ बजे बच्चा पैदा हो रहा है, उसी वक्त सूरज भी पैदा हो रहा है, उसी वक्त ग्रीर कुछ नक्षत्र पैदा हो रहे हैं, कुछ नक्षत्र डूब रहे हैं, कुछ नक्षत्र ऊपर हैं, कुछ नक्षत्र उतार पर चले गये, कुछ नक्षत्र चढ़ाव पर हैं। यह बच्चा जब पैदा हो रहा है तब ग्रंतरिक्षों की - ग्रंतरिक्ष में नक्षत्रों की एक स्थिति है। ग्रब तक ऐसा समभा जाता था और अभी भी अधिक लोग, जो बहुत गहराई से परिचित नहीं हैं वह ऐसा ही सोचते हैं कि चांद-तारों से ग्रादमी के जन्म का क्या लेना-देना। चांद-तारे कहीं भी हों, इससे एक गांव में बच्चा पैदा हो रहा है, इससे क्या फर्क पड़ेगा ! फिर यह भी कहते हैं कि एक ही बच्चा पैदा नहीं होता, एक तिथि में, एक नक्षत्र की स्थिति में लाखों बच्चे पैदा होते हैं। उनमें से एक प्रेसिडेंट बन जाता है किसी मुल्क का, बाकी तो नहीं बन पाते। एक उनमें से सौ वर्ष का होकर मरता है, दूसरा दो दिन का होकर मर जाता है। एक उसमें से बहुत बुद्धिमान होता है और एक निर्बुद्धि रह जाता है। तो साधारण देखने पर पता चलता है कि इन ग्रह-नक्षत्रों की स्थिति का किसी के बच्चे के पैदा होने से, होरोस्कोप से क्या सम्बन्ध हो सकता है ? यह तर्क इतना सीधा ग्रीर साफ मालूम होता है कि चांद-तारे एक बच्चे के जन्म की चिन्ता भी नहीं करते हैं। ग्रीर फिर एक बच्चा ही पैदा नहीं होता, एक स्थिति में लाखों बच्चे पैदा होते हैं ; पर लाखों बच्चे एक से नहीं होते । इन तर्कों से ऐसा लगने लगा था, तीन वर्षों से तर्क दिये जा रहे हैं कि कोई सम्बन्ध नक्षत्रों से व्यक्ति के जन्म का नहीं है। लेकिन ब्राउन पिकाडी ग्रीर तोमातो—इन सारे लोगों की, इन सबकी खोज का एक ग्रद्भुत परिणाम हुया है और वह यह कि ये वैज्ञानिक कहते हैं कि सभी हम यह तो नहीं कह सकते कि व्यक्तिगत रूप से कोई बच्चा प्रभावित होगा, लेकिन अब हम यह पक्के रूप से कह सकते हैं कि जीवन प्रभावित होता है। एक बात, व्यक्तिगत रूप से बच्चा प्रभावित होगा, हम ग्रभी नहीं कह सकते हैं, लेकिन जीवन निश्चत रूप से प्रभावित होता है। ग्रौर ग्रगर जीवन प्रभावित होता है। ग्रौर ग्रगर जीवन प्रभावित होता है तो हमारी खोज जैसे-जैसे सूक्ष्म होगी वैसे-वैसे हम पायेंगे कि व्यक्ति भी प्रभावित होता है। इससे एक बात ग्रौर ख्याल में ले लेनी जरूरी है। जैसा सोचा जाता रहा है कि ज्योतिष विकसित विज्ञान नहीं है; प्रारम्भ उसका हुग्रा ग्रौर फिर वह विकसित नहीं हो सका। लेकिन मेरे देखे स्थित उल्टी है। ज्योतिष किसी सम्यता के द्वारा बहुत बड़ा विज्ञान है, फिर वह सम्यता खो गयी ग्रौर हमारे हाथ में ज्योतिष के ग्रध्रे सूत्र रह गये।

ज्योतिष कोई नया विज्ञान नहीं है, जिसे विकसित होना है, बिल्क कोई विज्ञान है जो पूरी तरह विकसित हुग्रा था ग्रौर फिर जिस सम्यता ने उसे विकसित किया वह खो गयी। ग्रौर सम्यताएं रोज ग्राती हैं ग्रौर रोज खो जाती हैं। फिर उनके द्वारा विकसित चीजें भी ग्रपने मौलिक आधार खो देती हैं, सूत्र भूल जाती हैं, उनकी ग्राधारशिलाएं खो जाती हैं। विज्ञान, ग्राज इसे स्वीकार करने के निकट पहुंच रहा है कि जीवन प्रभावित होता है। ग्रौर एक छोटे बच्चे के जन्म के समय उसके चित्त की स्थिति ठीक वैसी ही होती है जैसे बहुत 'सेंसिटिव फोटो प्लेट' की। इस पर दो तीन वातें ग्रौर ख्याल में ले लें; ताकि समफ में ग्रा सकें कि जीवन प्रभावित होता है। ग्रौर ग्रगर जीवन प्रभावित होता है तो ही ज्योतिष की कोई संभावना निर्मित होती है ग्रन्थथा निर्मित नहीं होती।

जुड़वां बच्चों को समभने की थोड़ी कोशिश करें। दो तरह के जुड़वां बच्चे होते हैं। एक तो जुड़वां बच्चे होते हैं जो एक ही अण्डे से पैदा होते हैं। ग्रीर दूसरे जुड़वां बच्चे होते हैं जो होते तो जुड़वां हैं, लेकिन दो ग्रंडों से पैदा होते हैं। मां के पेट में दो ग्रंडे होते हैं, दो बच्चे पैदा होते हैं। कभी-कभी एक अण्डा होता है ग्रीर एक ग्रण्डे के भीतर दो बच्चे होते हैं। एक ग्रण्डा से जो दो बच्चे पैदा होते हैं वह बड़े महत्वपूर्ण हैं; क्योंकि उनके जन्म का क्षण बिलकुल एक होता है। दो ग्रण्डों से जो बच्चे पैदा होते हैं वह जुड़वां हम कहते जरूर हैं लेकिन उनके जन्म का क्षण एक नहीं होता। ग्रीर एक बात समभ लें कि जन्म दोहरी बात है। जन्म का पहला ग्रर्थ तो है गर्भधारण। ठीक जन्म तो उस दिन होता है जिस दिन मां के पेट में गर्भ ग्रारोपित होता है। जिसको ग्राप जन्म कहते हैं, वह नम्बर दो का जन्म है, जब बच्चा मां के पेट से बाहर ग्राता है। ग्रगर हमें ज्योतिष की पूरी खोज-बीन करनी हो—

जैसा कि हिंदुओं ने की थी, अकेले हिन्दुओं ने की थी श्रीर उसके बड़े उपयोग किये थे। तो असली सवाल यह नहीं है कि बच्चा कब पैदा होता है, असली सवाल यह है कि बच्चा कब गर्भ में प्रारम्भ करता है अपनी यात्रा। गर्भ कब निर्मित होता है, क्योंकि ठीक जन्म वही है। इसलिए हिन्दुओं ने तो यह भी तय किया था कि ठीक जिस भांति के बच्चे को जन्म देना हो उस भांति के ग्रह-नक्षत्र में यदि संभोग किया जाय और गर्भधारण हो जाय, तो उस तरह का बच्चा पैदा होगा। श्रव इसमें मैं थोड़ा पीछे श्रापको कुछ कहूंगा; क्योंकि इस सम्बन्ध में भी काफी काम इधर हुआ है और बहुत-सी बातें साफ हुई हैं।

साधारणतः हम सोचते हैं कि एक बच्चा सुबह छः बजे पैदा होता है। तो छः बजे पैदा हो, इसलिए छः बजे प्रभात में जो नक्षत्रों की स्थिति होती है उससे प्रभावित होता है। लेकिन ज्योतिष को जो गहरा जानते हैं वह कहते हैं, उसके छः बजे पैदा होने की वजह से ग्रह-नक्षत्र उस पर प्रभाव डालते हैं। ऐसा नहीं, वह जिस तरह के प्रभावों के बीच पैदा होना चाहता है उस घडी ग्रौर नक्षत्र को जन्म के लिए चुनता है। यह बिलकुल भिन्न बात है। बच्चा जब पैदा हो रहा है, ज्योतिष की गहन खोज करने वाले लोग कहेंगे कि वह अपने ग्रह-नक्षत्र चनता है कि कब उसे पैदा होना है। ग्रीर गहरे जायेंगे तो वह अपना गर्भाधारण भी चुनता है। प्रत्येक आत्मा अपना गर्भा-धारण चनती है कि कब उसे गर्भ स्वीकार करना है-किस क्षण में । क्षण छोटी घटना नहीं है। क्षण का अर्थ पूरा विश्व उस क्षण में कैसा है ग्रीर उस क्षण में पूरा विश्व किस तरह की संभावनाग्रों के द्वार खोलता है। जब एक ग्रण्डे में दो बच्चे एक साथ गर्भाधारण लेते हैं, तो उनके गर्भाधारण का क्षण एक ही होता है और उनके जन्म का क्षण भी एक होता है। श्रब यह बहुत मजे की बात है कि एक ही अण्डे से पैदा हुए दो बच्चों का जीवन इतना एक जैसा होता है कि यह कहना मुश्किल है कि जन्म का क्षण प्रभाव नहीं डालता। एक ग्रण्डे से पैदा हए दो बच्चे उनका 'ग्राई० क्यू०', उनका बुद्धिमाप करीब-करीब बराबर होता है। ग्रौर जो थोड़ा-सा भेद दिखता है, वह जो जानते हैं वह कहते हैं, वह हमारे 'मेजरमेंट' की गलती के कारण है। अभी तक हम ठीक मापदण्ड विकसित नहीं कर पाये हैं, जिनसे हम बुद्धि का ग्रंक नाप सकें। थोड़ा-सा जो भेद कभी पड़ता है, वह हमारे तराज् की भूल चूक है। ग्रगर एक ग्रण्डे से पैदा हुए दो बच्चों को बिल्कुल ग्रलग-ग्रलग पाला जाय तो भी उनके बुद्धि-ग्रंक में कोई फर्क नहीं पड़ता । एक को हिन्दुस्तान में पाला जाय ग्रौर एक को चीन में पाला जाय ग्रौर कभी एक दूसरे को पता भी न चलने दिया जाय । ऐसी कुछ घटनाएं घटी हैं जब दोनों बच्चे अलग-ग्रलग पले, बड़े हुए; लेकिन उनके बुद्ध-श्रंक में कोई फर्क नहीं पड़ता है। बड़ी हैरानी की बात है, बुद्ध-श्रंक ऐसी चीज है कि जन्म की 'पोटेंशियलिटी' से जुड़ी है। लेकिन वह जो चीन में जुड़वां बच्चा है एक ही ग्रंडे का, जब उसको जुकाम होगा, तब जो भारत में बच्चा है उसको भी जुकाम होगा। श्राम तौर से एक श्रण्डे से पैदा हुए बच्चे एक ही साल में मरते हैं। ज्यादा से ज्यादा उनकी मृत्यु में फर्क तीन महीने का होता है श्रौर कम से कम तीन दिन का। पर वर्ष वही होता है। श्रब तक ऐसा नहीं हो सका कि एक ही ग्रण्डे से पैदा हुए दो बच्चों की मृत्यु के बीच वर्ष का फर्क पड़ा हो। तीन महीने से ज्यादा का फर्क नहीं पड़ता है। श्रगर एक बच्चा मर गया है तो हम मान सकते हैं कि तीन दिन के बाद श्रौर तीन महीने के बीच दूसरा बच्चा मर जायगा। इनके रुभान, इनके ढंग, इनके भाव समानांतर होते हैं। श्रौर करीब-करीब ऐसा मालूम पड़ता है कि ये दोनों एक ही ढंग से जीते हैं। एक दूसरे की कापी की भांति होते हैं। इनका इतना एक जैसा होना श्रौर बहुत-सी बातों से सिद्ध होता है।

हम सबकी चमड़ियां ग्रलग-अलग हैं—'इण्डीवीजुग्रल' हैं। ग्रगर मेरा हाथ टूट जाय ग्रौर मेरी चमड़ी बदलनी पड़े तो ग्रापकी चमड़ी मेरे हाथ के काम नहीं स्रायेगी, मेरे ही शरीर की चमड़ी उखाड़कर लगानी पड़ेगी। इस पूरी जमीन पर कोई श्रादमी नहीं खोजा जा सकता, जिसकी चमड़ी मेरे काम आ जाय । क्या बात है ? 'फिजियोलाजिस्ट' से हम पूछें कि दोनों की चमड़ी की बनावट में कोई भेद है ? चमड़ी के रसायन में कोई भेद है ? चमड़ी में जो तत्व निर्मित करते हैं चमड़ी को, तो उसमें कोई भेद है ? तो कोई भेद नहीं है। मेरी चमड़ी ग्रौर दूसरे श्रादमी की चमड़ी को श्रगर हम रख दें एक वैज्ञानिक को जांच करने के लिए, तो वह यह न बता पायेगा कि ये दो म्रादिमयों की चमड़ियां हैं। चमड़ियों में कोई भेद नहीं है, लेकिन फिर भी हैरानी की बात है कि मेरी चमड़ी में दूसरे की चमड़ी नहीं बिठायी जा सकती। मेरा शरीर उसे इन्कार कर देता है। वैज्ञानिक जिसे नहीं पहचान पाते कि कोई भेद है, लेकिन मेरा शरीर पहचानता है। मेरा शरीर इंकार कर देता है कि इसेस्वीकार नहीं करेंगे। हां, एक ही अण्डे से पैदा हुए दो बच्चों की चमड़ी 'ट्रांसप्लांट' हो सकती है-सिर्फ एक दूसरे की चमड़ी को एक दूसरे पर बिठाया जा सकता है, शरीर इन्कार नहीं करेगा। क्या कारण होगा ? क्या वजह होगी ? अगर हम कहें, एक ही मां-बाप के बेटे हैं, तो दो भाई भी एक ही मां-बाप के बेटे हैं, उनकी चमड़ी नहीं बदली जा सकती ? सिवाय इसके कि ये दोनों बेटे एक ही क्षण में निर्मित हुए हैं, ग्रौर कोई इनमें समानता नहीं है। क्योंकि उसी मां

श्रौर उसी बाप से पैदा हुए दूसरे भाई भी हैं, उन पर चमड़ी काम नहीं करती है— उनकी चमड़ी एक दूसरे पर नहीं बदली जा सकती । सिवा इनके 'बर्थ मोमेंट' के बाकी तो सब एक-सा है—वही मां-बाप हैं, सिर्फ एक बात बड़ी भिन्न है श्रौर वह है—इनके जन्म का क्षण। क्या जन्म का क्षण इतना महत्वपूर्ण रूप से प्रभावित करता है कि उम्र भी दोनों की करीब-करीब, बुद्धिमाप करीब-करीब, दोनों की चमड़ियों का ढंग एक-सा, दोनों के शरीर के व्यवहार करने की बात एक-सी, दोनों बीमार पड़ते हैं तो एक-सी बीमारियों से, दोनों स्वस्थ होते हैं तो एक-सी दवाश्रों से। क्या जन्म का क्षण इतना प्रभावी हो सकता है ? ज्योतिष कहता रहा है, इससे भी ज्यादा प्रभावी है जन्म का क्षण।

लेकिन ग्राज तक ज्योतिष के लिए वैज्ञानिक सहमति नहीं थी, पर ग्रव सहमति बढती जाती है। इस सहमति में कई नये प्रयोग सहयोगी बने हैं। एक तो, जैसे ही हमने 'आर्टीफीशियल सेटेलाइट', हमने कृत्रिम उपग्रह ग्रांतरिक्ष में छोड़े, वैसे ही हमें पता चला कि सारे जगत से, सारे ग्रह-नक्षत्रों से, सारे तारों से निरंतर अनंत प्रकार की किरणों का जाल प्रवाहित होता है, जो पृथ्वी पर टकराता है। ग्रौर पृथ्वी पर कोई भी ऐसी चीज नहीं है, जो उससे अप्रभावित छूट जाय । हम जानते हैं कि चांद से समुद्र प्रभावित होता है, लेकिन हमें ख्याल नहीं है कि समुद्र में पानी भीर नमक का जो अनुपात है वही श्रादमी के शरीर में पानी और नमक का श्रनुपात है—'द सेम प्रपोर्शन' श्रीर ग्रादमी के शरीर में ६५ प्रतिशत पानी है ग्रीर नमक ग्रीर पानी का वही अनुपात है, जो अरब की खाड़ी में है। अगर समुद्र का पानी प्रभावित होता है चांद से, तो ग्रादमी के शरीर का भीतर का पानी क्यों प्रभावित नहीं होगा । स्रभी इस सम्बन्ध में जो खोज-बीन हुई है उसमें दो तीन तथ्य ख्याल में ले लेने जैसे हैं, वह यह कि पूर्णिमा के निकट आते-आते सारी दुनिया में पागलपन की संख्या बढ़ती है। ग्रीर ग्रमावस के दिन दुनिया में सबसे कम लोग पागल होते हैं, पूर्णिमा के दिन सर्वाधिक । चांद के बढ़ने के साथ अनुपात पागलों का बढ़ना शुरू होता है। पूर्णिमा के दिन पागलखानों में सर्वाधिक लोग प्रवेश करते हैं और ग्रमावस के दिन पागलखानों से सर्वाधिक लोग बाहर जाते हैं। ग्रब तो इसके 'स्टेटिसटिवस' (सांख्यकी) उपलब्ध हैं। ग्रंग्रेजी में शब्द है 'लूनाटिक'। 'लूनाटिक' का मतलब होता है चांदमारा, 'लुनारा'। हिन्दी में भी पागल के लिए चांदमारा शब्द है। बहुत पुराना शब्द है और 'लूनाटिक' भी कोई तीन हजार साल पुराना शब्द है। कोई तीन हजार साल पहले भी ग्रादिमयों को ख्याल था कि चांद पागल के साथ कुछ न कुछ करता है, लेकिन भ्रगर पागल के साथ करता है तो गैर-पागल के साथ नहीं करता होगा ?

श्राखिर मस्तिष्क की बनावट, श्रादमी के शरीर के भीतर की संरचना तो एक जैसी है। हां, यह हो सकता है कि पागल पर थोड़ा ज्यादा करता होगा। गैर-पागल पर थोड़ा ज्यादा करता होगा। गैर-पागल पर थोड़ा कम कर सकता होगा। यह मात्रा का भेद होगा। लेकिन ऐसा नहीं हो सकता कि गैर-पागल पर बिल्कुल नहीं करता होगा। श्रगर ऐसा होगा तब तो कोई पागल ही कभी न हो, क्योंकि सब गैर-पागल ही पागल होते हैं। पहले तो काम गैर-पागल पर ही करना पड़ता होगा चांद को।

प्रोफेसर बाउन ने एक ग्रध्ययन किया है। वह खुद ज्योतिष में विश्वास नहीं करते थे---ग्रविश्वासी थे ग्रौर ग्रपने पिछले लेखों में उन्होंने बहुत मजाक उड़ायी है। लेकिन पीछे उन्होंने खोज-बीन के लिए सिर्फ एक काम गुरू किया। मिलिट्री के बड़े-बड़े जनरत्स की जन्म-कृण्डलियां उन्होंने इकट्ठी कीं — डाक्टर्स की, अलग-अलग प्रोफेशंस की। बड़ी मुश्किल में पड़ गये इकट्ठी करके; क्योंकि पाया कि प्रत्येक प्रोफेशसन के आदमी एक विशेष ग्रह में पैदा होते हैं -एक विशेष नक्षत्र स्थिति में पैदा होते हैं। जैसे जितने भी बड़े प्रसिद्ध जनरल्स हैं, मिलिट्री के सेनापित हैं, योद्धा हैं, उनके जीवन में मंगल का भारी प्रभाव है । वही प्रभाव प्रोफेसर्स की जिन्दगी में बिल्कुल नहीं है। ब्राउन ने अध्ययन किया कोई पचास हजार व्यक्तियों का, पाया कि जो भी सेनापित हैं - उनके जीवन में मंगल का प्रभाव भारी है। श्राम तौर से जब वे पैदा होते हैं तब मंगल जन्म ले रहा होता है। उनके जन्म की घड़ी मंगल के जन्म की घड़ी होती है। ठीक उससे विपरीत जितने 'पैसिफिस्ट' हैं दुनिया में, जितने शांतिवादी हैं, वह कभी मंगल के जन्म के साथ पैदा नहीं होते । एकाध मामले में यह संयोग हो सकता है, लेकिन लाखों मामले में संयोग नहीं हो सकता । गणितज्ञ एक खास नक्षत्र में पैदा होते हैं; कवि उस नक्षत्र में कभी पैदा नहीं होते हैं। यह कभी एकाध के मामले में संयोग हो सकता है, लेकिन बड़े पैमाने पर संयोग नहीं हो सकता। असल में में किव के ढंग भ्रौर गणितज्ञ के ढंग में इतना भेद है कि उनके जन्म के क्षण में भेद होना ही चाहिए। ब्राउन ने कोई दस ग्रलग-अलग व्यवसाय के लोग चुने, जिनके बीच तीव फासले हैं; जैसे, कवि है ग्रीर गणितज्ञ है या युद्धखोर सेनापित है श्रौर एक शांतिवादी बर्टेंड रसल है। एक श्रादमी जो कहता है, विश्व में शांति होना चाहिए और एक ग्रादमी नीत्से जैसा, जो कहता है, जिस दिन युद्ध न होंगे उस दिन दुनिया में कोई ग्रर्थ न रह जायेगा।

इनके बीच बौद्धिक विवाद है सिर्फ या नक्षत्रों का भी विवाद है ? इनके बीच बौद्धिक फासले हैं या इनकी जन्म की घड़ी भी हाथ बंटाती है ? जितना ग्रध्ययन बढ़ता जाता है उतना ही पता चलता है प्रत्येक ग्रादमी जन्म

के साथ विशेष क्षमतास्रों की सूचना देता है। ज्योतिष में साधारण जानकार कहते हैं कि वह इसलिए ऐसा करता है; क्योंकि वह विशेष नक्षत्रों की व्यवस्था में पैदा हमा। मैं भ्रापसे कहना चाहता हूं कि वह विशेष नक्षत्रों में पैदा होने को उसने चुना। वह जैसा होना चाह सकता है, जो उसके होने की ग्रांतरिक संभावना थी, जो उसके पिछले जन्मों का पूरा का पूरा रूप था, जो उसका संयोजित ग्रजित चेतना थी वह इस नक्षत्र में ही पैदा होगी। हर बच्चा, हर म्राने वाला नया जीवन 'इनसिस्ट' करता है म्रपनी घड़ी के लिए-म्रपनी घड़ी में ही पैदा होना चाहता है - अपनी ही घड़ी में गर्भाधान लेना चाहता है। दोनों ग्रन्यान्याश्रित हैं, 'इंटर डिपेंडेंट' हैं। मैंने ग्रापसे कहा, समुद्र का पानी प्रभावित होता है। सारा जीवन पानी से निर्मित है—पानी के बिना कोई जीवन की संभावना नहीं है। यूनान में पुराने दार्शनिक कहते थे, पानी से हो जीवन है। पुराने भारतीय, चीनी श्रीर दूसरी दुनिया की 'माइथोलाजी' भी कहती हैं और आज 'एवोल्यूशन' को मानने वाले, विकास को मानने वाले वैज्ञानिक भी कहते हैं कि जीवन का जन्म पानी से है। शायद पहला जीवन काई है, वह जो पानी पर जम जाती है। वही जीवन का पहला रूप है, फिर भ्रादमी तक का विकास। जो लोग पानी के ऊपर गहन शोध करते हैं वह कहते हैं, पानी सर्वाधिक रहस्यमय तत्व है। श्रीर जगत से, श्रंतरिक्ष से तारों का जो भी प्रभाव ग्रादमी तक पहुंचता है, उसमें 'मीडियम', माध्यम पानी है। म्रादमी के शरीर के जल को ही प्रभावित करके कोई भी 'रेडिएशन', कोई भी विकिरण मनुष्य में प्रवेश करता है। जल पर बहुत काम हो रहा है। ग्रौर जल के बहुत से 'मिस्टीरियस', रहस्यमय गुण ख्याल में ग्रा रहे हैं। सर्वाधिक रहस्यमय गुण तो जल का, जो ख्याल में अभी दस वर्षों में वैज्ञानिकों को आया है, वह यह है कि सर्वाधिक संवेदनशीलता जल के पास है-सबसे ज्यादा 'सेंसिटिविटी' । श्रौर हमारे जीवन में चारों श्रौर से जो भी 'इन्फ्ल्युएंस' गति करता है भीतर, वह जल को ही कंपित करके गति करता है। हमारा जल ही सबसे पहले प्रभावित होता है। ग्रीर एक बार हमारा जल प्रभावित हुआ तो फिर हमारा प्रभावित होने से बचना बहुत कठिन हो जायेगा । माँ के पेट में बच्चा जब तैरता है तब भी, श्राप जानकर हैरान होंगे कि वह ठीक ऐसे ही तैरता है जैसे सागर के जल में । श्रौर मां के पेट में भी जिस जल में बच्चा तैरता है, उसमें भी नमक का वही अनुपात होता है, जो सागर के जल में। भीर मां के शरीर से जो-जो प्रभाव बच्चे तक पहुंचते हैं उनमें कोई सीधा सम्बन्ध नहीं होता। यह जानकर आप हैरान होंगे कि मां और उसके पेट में बनने वाले गर्भ का कोई सीधा सम्बन्ध नहीं होता-दोनों के बीच में जल है। ग्रौर मां से जो भी प्रभाव पहुंचते हैं बच्चे तक, वह जल के ही माध्यम से पहुंचते हैं, सीधा कोई सम्बन्ध नहीं होता। फिर जीवन भर हमारे शरीर में जल का वहीं काम है जो सागर में काम है।

सागर में बहुत-सी मछिलियों का ग्रघ्ययन किया गया। ऐसी मछिलियां हैं, जो जब सागर का पूर उतार पर होता है, जब सागर उतरता है, तभी सागर के तट पर आकर अण्डे रख जाती हैं। सागर उतर रहा है वापस। मछिलयां रेत में ग्रायेंगी सागर की लहरों पर सवार होकर, ग्रण्डे देंगी, सागर की लहरों पर वापस लौट जायेंगी। पन्द्रह दिन में सागर की लहरें फिर उस जगह आयोंगी तब तक अण्डे फूटकर उनके चूजे बाहर आ गये होंगे। श्राने वाली लहरें वापस उन चूजों को सागर में ले जायेंगी। जिन वैज्ञानिकों ने इन मछलियों का भ्रष्ययन किया है वे बड़े हैरान हए; क्योंकि मछलियां सदा ही उस समय ग्रण्डे देने ग्राती हैं जब सागर का तूफान उतरता होता है। अगर वह चढ़ते तूफान में अण्डे दे दें तो अण्डे तो तूफान में बह जायेंगे। वह श्रण्डे तभी देती हैं जब तूफान उतरता होता है, एक 'स्टेप' सागर की लहरें पीछे हटती जाती हैं। वह जहां अण्डे दे देती हैं वहां लहर दुबारा नहीं म्राती फिर, नहीं तो लहर अण्डे बहा ले जायेंगी। वैज्ञानिक बहत परेशान रहे हैं कि इन मछलियों को कैसे पता चलता है कि सागर ग्रब उतरेगा—सागर के उत-रने की घड़ी या गयी; क्योंकि जरा-सी भी भूल-चूक समय की और अण्डे तो सब बह जायेंगे। ग्रीर उन्होंने भूल-चूक कभी नहीं की लाखों साल में; नहीं तो वह खत्म हो गयी होतीं मछलियां। उन्होंने कभी भूल की ही नहीं। पर इन मछलियों के पास क्या उपाय है ? जिनसे ये जान पाती हैं। इनके पास कौन-सी इन्द्रिय है जो इनको बताती है कि ग्रब सागर उतरेगा। लाखों मछ-लियां एक क्षण में पूरे किनारे पर इकट्ठी हो जायेंगी। इनके पास जरूर कोई संकेत लिपि, इनके पास सूचना का यंत्र होना ही चाहिए। करोड़ों मछिलयां दूर-दूर हजारों मील सागर तट पर इकट्ठी होकर अण्डे रख जायेंगी एक खास घड़ी में। जो ग्रध्ययन करते हैं वह कहते हैं कि चांद के ग्रतिरिक्त श्रीर कोई उपाय नहीं है। चांद से इनको जो संवेदनाएं मिलती हैं, मछलियों को उन संवेदनाग्रों से पता चलता है कि कब उतार पर, कब चढ़ाव पर। चांद से जो उन्हें धक्के मिलते हैं उन्हीं धक्कों के अतिरिक्त ग्रौर कोई रास्ता नहीं है कि उनको पता चल जाय। यह भी हो सकता है, कुछ ख्याल था कि सागर की लहरों से कुछ पता चलता होगा। तो वैज्ञानिकों ने इन मछलियों को ऐसी जगह रखा जहां सागर में लहर ही नहीं हैं। भील पर रखा, ग्रंघेरे कमरों पर पानी में रखा। लेकिन बड़ी हैरानी की बात है—ग्रंघेरे में बन्द हैं

मछिलियां, उनको चांद का कोई पता नहीं, श्राकाश का कोई पता नहीं श्रीर जब चांद ठीक जगह पर श्राया, जब समुद्र की मछिलियां जाकर तट पर श्रण्डे देने लगीं, तब उन मछिलियों ने पानी में ही श्रण्डे दे दिए—उनका पानी में ही श्रण्डे छोड़ देना; क्योंकि कोई तट नहीं, कोई किनारा नहीं।

तब तो लहरों का कोई सवाल न रहा। अगर कोई कहता हो कि दूसरी मछलियों को देखकर यह दौड पैदा हो जाती होगी, तो वह भी सवाल न रहा। ग्रकेली मछलियों को रखकर भी देखा। ठीक जब करोड़ों मछलियाँ सागर के तट पर ग्रायेंगी, इनके दिमाग को सब तरह से गड़बड़ करने की कोशिश की मछलियों के, चौबीस घण्टे ग्रन्धेरे में रखा, ताकि उन्हें पता न चले कि कब सुबह होती है, कब रात होती है। चौबीस घण्टे उजाले में भी रखकर देखा, ताकि उनको पता ही न चले कि कब रात होती है। भठे चांद की रोशनी पैदा करके देखी कि रोज रोशनी को कम करते जाग्री, बढाते जाम्रो, लेकिन मछलियों को घोला नहीं दिया जा सका। ठीक चांद जब ग्रपनी जगह पर ग्राया तब मछलियों ने अण्डे दे दिये। जहां भी थीं. वहीं उन्होंने ग्रण्डे दे दिये। हजारों, लाखों पक्षी हर साल यात्रा करते हैं लाखों, हजारों मील । सर्दियां आने वाली हैं, बर्फ पड़ेंगी तो बर्फ के इलाके से पक्षी उड़ना शुरू हो जायेंगे, हजारों मील दूर किसी दूसरी जगह वह पड़ाव डालेंगे। वहां तक पहुंचने में भी उन्हें दो महीने लगेंगे, महीना भर लगेगा। ग्रभी बर्फ गिरनी गुरू नहीं हुई, महीने भर बाद गिरेगी। ये पक्षी कैसे हिसाब लगाते हैं कि महीने भर बाद बर्फ गिरेगी, क्योंकि अभी हमारी मौसम बताने वाली जो वेधशालाएं हैं वह भी पक्की खबर नहीं दे पाती हैं। मैंने तो सुना है, कुछ मौसम की खबर देने वाले लोग पहले पूछ जाते हैं सडकों पर बैठे हुए ज्योतिषियों से कि ग्राज क्या ख्याल है ? पानी गिरेगा कि नहीं ?

स्रादमी ने अभी जो व्यवस्था की है वह बचकानी मालूम पड़ती है। पक्षी एक डेढ़ महीने, दो महीने पहले पता करते हैं कि अब बर्फ कब गिरेगी? श्रौर हजारों प्रयोग करके देख लिया गया है कि जिस दिन पक्षी उड़ते हैं, हर पक्षी की जाति का निश्चित दिन है। हर वर्ष बदल जाता है वह निश्चित दिन; क्योंकि बर्फ गिरने का कोई ठिकाना नहीं। लेकिन हर पक्षी का तय है कि वह बर्फ गिरने के एक महीने पहले उड़ेगा, तो हर वर्ष वह एक महीने पहले उड़ता है। बर्फ दस दिन बाद गिरे, तो वह दस दिन बाद उड़ता है। बर्फ दस दिन पहले गिरे तो वह दस दिन पहले उड़ता है। यह कर्फ के गिरने का कुछ निश्चय तो है नहीं, यह पक्षी कैसे उड़ जाते हैं महीने

्र युक्रांद

भर पहले पता लगाकर । जापान में एक चिड़िया होती है, जो भूकम्प म्राने के चौबीस घण्टे पहले गांव छोड़ देती है । साधारण गांव की चिड़िया है । हर गांव में बहुत होती है । भूकम्प म्राने के चौबीस घण्टे पहले चिड़िया छोड़ देती है गांव । म्रभी भी वैज्ञानिक दो घण्टे के पहले भूकम्प का पता नहीं लगा पाते । म्रीर दो घण्टे पहले भी 'म्रनसटेंनटी' होती है, पक्का नहीं होता है । सिर्फ 'प्रोबेबिलिटी' होती है, संभावना होती है कि भूकम्प हो सकता है । लेकिन चौबीस घण्टे पहले जापान में भूकम्प का फौरन पता चल जाता है । जिस गांव से चिड़िया उड़ जाती है उस गांव के लोग समभ जाते हैं कि भाग जाम्रो, चौबीस घण्टे का समय है । वह चिड़िया हट गयी । गांव में दिखाई नहीं पड़ती । इस चिड़िया को कैसे पता चलता होगा ?

है । हा कि प्राप्त के प्राप्त ( क्रमशः )

## भगवान श्री रजनीश के चरणों में

मृत्यु की इन ग्रसीम बाँहों से, हे परमात्मन् ! त् कब छ डाने ग्रायेगा ? जन्म, जीवन, मृत्यु तेरी ही इच्छा है न ? हे अन्तर्यामी ! तू कब अपने स्व का दर्शन देगा ! तेरे ही सम्मोहन से तू कब छुड़ाएगा प्रभो ! हे परमकृपाल ! तू तो सदा-सर्वत्र है, फिर हमारी पुकार का कोई उत्तर क्यों नहीं देता ? हे प्रियतम ! तेरे प्यारों की पुकार कब तुभी परेशान करेगी ? हे प्रभू ! कब तक हमें तड़पते रखना है ? ...... कब तक ?? प्रभू! कब सुनोगे हमारे प्राणों की पुकार? प्रभू ! कब देखोगे हमारे प्राणों की व्यथा ? प्रभू ! कब तुम्हारा प्यार बहेगा हमारे भीतर ? हे जीवन के स्रव्टा ! तेरे सुजन में तू खद कब स्राएगा ? हे प्रलय के सागर ! तेरे प्रलय में तू कब ड्बेगा ? हे जीवन के ग्राकाश ! तेरा ग्रो३म्कार तू कब बनेगा ? हे ग्रन्तर्यामी ! हे सृजनहार ! हे प्रलयकारी प्रभु !! कब ग्राम्रोगे ? ... कब ?? ... कब ???

— स्वामी श्रमृत सिद्धांत ८५२, वेस्ट ४६वीं स्ट्रीट, नार्फाल्क वरजीनिया, २३५०८, यू० एस० ए०

## एक और जनम

#### क्रिक्ट की कि कि — साधु राजनारायण भारती

(राजनारायणसिंह)

'प्यासा कुएं के पास जाता है' ग्रब तक ऐसा ही होता रहा है। किंतु कभी कुछ ऐसा भी हो जाता है, जब कुग्रां स्वतः प्यासे पर कृपा कर उसके पास पहुंच जाता है, ऐसा क्यों होता है ?

वह तो वही असीम अनुकंपापूर्ण भगवान ही जाने जो सर्वेत्र, सर्वशक्ति— मान है। मैं यहां उस घटना का वर्णन करूंगा जिससे जीवन में एक नया मोड़ आया और जिसके द्वारा मैं भगवान श्री के सम्पर्क में आया।

मार्च महीने, की बात है। मैं अपने गांव गया हुआ था। एक दिन सुबह जब सोकर उठा तो सिर भारी था और दायें कमर में धीरे-धीरे दर्द हो रहा था। शाम होते-होते मैं भयानक पीड़ा से व्याकुल हो गया। जिसने जो दवा बताई, वह दवा की गई; पर सब व्यर्थ। और मैं दर्द से तड़पता रहा, चिल्लाता रहा।

फिर शाम के समय उल्टी शुरू हुई। पेशाब व टट्टी की अनुभूति बढ़ गई, पर हुई नहीं। ग्रीर फिर वह लगातार चलती रही। लगातार एक के बाद एक। ग्रीर जब पेट खाली हो गया, तब प्यास लगनी शुरू हुई। पानी पीता ग्रीर तुरन्त बाद उल्टी हो जाती। सब घबड़ा गये। भाई दो मील दूर जाकर डाक्टर को सब हाल बताकर दवा लाया। पर वह भी व्यर्थ ही हुग्रा। सुबह हुई। रोते चिल्लाते डा० बुलाया गया। इंजेक्शन, दवा दी गई; किंतु कुछ परिवर्तन न हुग्रा। इस तरह कभी ज्यादा ग्रीर कभी कम। ददं, उल्टी का कम होता रहा। ५-६ दिन इस तरह व्यतीत हुए। उसके बाद एकाएक दर्द ठीक हो गया, किन्तु पूर्णतः स्वस्थ नहीं था। बम्बई आना ग्रावश्यक था ग्रतः घरवालों को समभा-बुभाकर दि० २८-३-७१ को प्रस्थान किया।

बम्बई ग्राने के १५-२० दिन बाद फिर दर्द ग्रौर उल्टी शुरू हुई। ग्रपने पड़ोस के डा॰ से इलाज कराया। कभी ठीक हो जाता। कभी फिर दर्द उठता। यही कम चलता रहा, मैं भुगतता रहा। आगे चलकर इस प्रकोप का समय बदल गया और सातवें दिन से होता। इसका भी समय निश्चित हो गया ग्रब प्रकोप हर इतवार की सुबह ४ बजे शुरू हो जाता ग्रौर सोमवार के प्रातः तक होता। हर ग्राने वाले ग्रगले इतवार की प्रतीक्षा में जैसे मेरा सप्ताह गुजरने लगा। इधर दवा-इलाज भी बन्द हो गया। पैसे की दिक्कत थी ही। काम कहीं करता न था। मेरी यह हालत देखकर मेरे मामा ने काफी जोर दिया दवा कराने पर। पैसे की चिंता समाप्त हो गई ग्रौर कुछ इधर-उधर के डाक्टरों से इलाज कराया। जिसने जो समभा, समभाया। जो उचित समभा, वह दवा दी। कोई कहता ग्रजसर है, कोई कहता पेट में फोड़ा है, पथरी है। कुछ ने बताया, पेट में कीड़े हैं। ग्रौर मेरी दिनचर्या कीड़े-मकोड़ों की तरह हो गई।

मनुष्य जब हर तरफ से हार जाता है तब वह भगवान की शरण में जाता है लेकिन यहां उल्टा ही हो गया। परमात्मा बड़े ही कृपालु ग्रीर करुणामय हैं, वह स्वयं ही सब पर दया करने ग्रा जाते हैं, किसी प्यासे के पास, श्रपंग दुखी के पास, किसी के माध्यम से पहुंच ही जाते हैं।

भगवान की शरण में मुभे पहुंचना था। वह समय नजदीक या गया था। इस समय तक तो मुभे कल्पना भी नहीं थी—सुना भी न था कि इस धरती पर, इस पावन-पुनीत भारत में भगवान का य्रवतरण भी हुआ है, भगवान स्वयं स्त्राये हैं। जानना कैसे हो सकता था? मेरी दुनिया ही जो अलग थी। बहुत हुआ तो कभी महालक्ष्मी-मंदिर में हो आता, अन्यथा वह भी नहीं। धर्म में, भगवान में, आस्था जरूर थी, पर जब दुःख होता था तभी याद कर लेता। और बने बनाये शब्दों को दुहरा लेता, हे भगवान, दया करो! हे भगवान सहायता करो! लड्डू चढ़ाऊँगा, पेड़ा चढ़ाऊंगा! मंदिर में आकर दर्शन करूंगा। "बस, मात्र इतनी ही मेरी कल्पना थी। बस, यहीं तक मेरी साधना-आराधना थी। और मेरा भगवान भी इतना ही सीमित था।

कुएं में पड़ा मेंढक भी तो अपने सिर को जब उठाता है तो कुए के दायरे भर का ही आसमान देखता है। बस, उसकी दुनिया उतनी ही बड़ी हो जाती है। वह उछलकर बाहर आये तब उसे ज्ञात हो कि यह आसमान अनन्त है। लेकिन उछलकर आ भी नहीं सकता कुएं से बाहर। वह बहुत गहरे में, पतन की गहराई में पड़ा है। बहुत नीचे, अंधेरे में है। वह बाहर आ सकता है, जरूरत होगी माध्यम की। माध्यम तो दिन में कई बार आता है, सुबह से शाम तक, शाम से सुबह तक; माध्यम आता-जाता रहता है। पर मेंढक टर्र-टर्र करता हुआ, कुएं में ही गोल-गोल घूमता रहता है। हिम्मत नहीं, उसमें

ग्रात्मवल नहीं कि किसी की लटकाई गई बाल्टी में कूद जाय। कूद सकता है। जरा-सी हिम्मत करे, तो चला ग्रायेगा बाहर—प्रकाश में, कुए के दायरे से मुक्त। किन्तु वह हिम्मत ही नहीं करता, डरता है बाहर ग्राने में। वह बाल्टी देखकर कोने में दुबक जाता है। वह सीढ़ी वापस चली जाती है। मेंढक खुश हो जाता है टर्र-टर्र करके। किंतु साहस कभी ग्रनायास ही जुट जाता है। मिल जाती है राह ग्रनजाने में ही।

ता० १७-६-७१ को मेरे एक परिचित बन्धु श्री कृष्णदत्त दीक्षित (श्रादरणीय श्री ब्रह्मदत्त के जेष्ठ भ्राता) मिल गये। वैसे मैं उन्हें बचपन से ही जानता हूं श्रीर नाम की जगह 'बड़े भैया' कहता हूं। (श्रागे 'बड़े भैया' के नाम से ही सम्बोधन करूंगा।) वे मुभे देखकर पूछ बैठें—'कैसे हो ?'

मैं बोला—'ठीक हूं...।' ग्रौर ग्रपनी तथा बीमारी का सब हाल बताया।

वे बोले—'यहां-वहां की दवा करना व्यर्थ हैं। चलो बम्बई-ग्रस्पताल।' ग्रौर वे तुरन्त चलने को भी तैयार हो गये। ग्रस्पताल में भाग्य से डॉ॰ बी॰ के॰ गोयल जी—जो एक उच्च ग्रनुभवशील डाक्टर हैं—मिल गये। उनके सहायकों द्वारा मेरी जांच हुई ग्रौर निश्चित हुआ कि पथरी (स्टोन) है। दूसरे दिन के लिए मेडिकल ग्रौर एक्स-रे रखा गया। रास्ते में ग्राते-जाते 'बड़े भाई' परम पूज्य 'भगवान श्री रजनीश' के सम्बन्ध में बताते रहे।

यूं तो मेरे पल्ले उस वक्त कुछ न पड़ा। इस तरह के लेक्चर मैं खूब सुना हूं। कई जगह देव-चर्चा में गया भी हूं। अतः उस वक्त तो मुक्ते मात्र लेक्चर ही लगा। किंतु वे जो कुछ बताते रहे मैं घ्यान से सुनता रहा। उसका कारण भी था कि मैं यह अनुभव उन्हें नहीं देना चाहता था कि वह जो कुछ कह रहे हैं, उससे मुक्ते क्या लेना-देना।

मनुष्य का स्वभाव है—वह जो कुछ कहता है वह उसके लिये महत्व— पूर्ण होता है, क्योंकि उसका वह स्वयं का अनुभव रहता है, भले ही श्रोता उसका ग्रर्थ बकवास मात्र ही समभे । कुछ भी रहा हो किंतु प्रत्येक शब्द हृदय की गहराई में उतर रहे थे । हृदय उन सबको अनजाने में ग्रहण कर रहा था। देवी-देवताओं में मेरी आस्था है इसलिये नकारात्मक भावना नहीं थी।

तारदेव में बड़े भाई जाते-जाते बोले—'शाम को घर पर ग्रा जाना, ७॥ बजे साधना होगी, देखना ।' मैंने सोचा—यह साधना कौन-सी बला है ? चलो देख लेंगे।

संध्या को उनके घर समय से पूर्व ही पहुंच गया। वहां जो कुछ देखा, उसका भी हाल सुनें। देखा, एक काष्ठ का सुन्दर-सा मंदिर दीवाल पर प्रतिष्ठापित है। सोचा, कोई नई बात नहीं, एक हिंदू और वह भी एक उच्च ब्राह्मण के घर। यह कुछ नई बात नहीं, यह तो होता ही है। होगी इसमें सालिगराम की मूर्ति या कोई कृष्ण-राम की प्रतिमा। मंदिर में ग्रीर ऊपर दीवाल पर किसी दाढ़ी-वाले महा दिव्य ग्रीर भव्य पुरुष के चित्र थे।

यहां उल्लेख कर दूं कि ग्रब तक मैं 'श्री' के रूप (चेहरे) से ग्रनभिज्ञ था। पर फिर भी वह मात्र एक फोटो ही था। देखा ग्रौर नजर दूसरी तरफ कर ली। बातें इधर-उधर की होती रहीं, किन्तु 'बड़े भाई ने ग्रभी तक उन प्रतिमाग्रों के बारे में कुछ न बताया था।

मेरी नजरें कई बार उन चित्रों की तरफ उठ-उठ जातीं। मुक्ते हर बार कुछ नया-सा लगता, उसमें कुछ विचित्र-सा परिवर्तन हुग्रा-सा लगता।

किसी के घर में बैठकर इधर-उधर ताक-भांक करना, हर वक्त देखना जरा भली बात नहीं है। ग्रतः चोर नजरों से ही इधर-उधर देखता, लेकिन चित्रों पर नजर जाते ही ग्रांखें कुछ देर के लिये वहीं चिपक जातीं।

कई बार मन हुम्रा पूछूं यह महानुभाव कौन हैं, जिनका चित्र म्राप लोग फूलमाला से सजाये हैं। िकन्तु हर बात पूछना, हर एक का कोई म्रिष्ट— कार नहीं। म्रतः इस सम्बन्ध में मौन रहा। मैंने सोचा—म्ररे भाई—तुम कई मित्रों के पहचानवालों के घर गये हो वहां भी तमाम चित्रों को फूलमाला में देखा है, कभी पूछा है—'ये कौन हैं?' भ्रीर म्रगर पूछा भी है तो जवाब पाया है—मेरे पिता हैं, मां हैं, बड़े भाई हैं म्रीर तरह-तरह के सम्बन्धी। ऐसा ही कोई यहां भी होगा सगा-संबंधी! मुभे क्या करना है!

फिर सवा आठ बजे रात के साधना गुरू हुई। साधना करने वालों में थे, बड़े भाई, उनकी पत्नी और बड़े भाई के एक मित्र, श्री शिववहादुर चौहान, और कुछ बच्चे। काष्ठ-मंदिर के पास जाकर बारी-बारी से लोग सिर टेकने लगे। मैं चुपचाप बैठा देख रहा था। लगा कि यह चित्र कुछ अलग है। यह कोई साधारण संबंधी नहीं!

५-२० बजे साधना शुरू हुई। एक दस वर्षीय बालिका, जिसे 'शकुन' कहते हैं, ध्यान कराने बैठी। धीरे से उसके ग्रींठ खुले—

'दोनों हाथ जोड़ लें। संकल्प करें कि ध्यान में ग्रपनी पूरी शक्ति लगा देंगे।' तीन बार ऐसा कहकर वह सुभाव देने लगी—बेहिचक, बेभिभक— 'ग्रब गहरी सांस लेना शुरू करें।' लोग सांस जोरों से ले रहे थे।

'ग्रौर जोर से।' बच्ची बिना रुके बोले जा रही थी।

'सांस ही सांस रह जाय। सांस के सिवा कुछ भी न बचे—कुछ न शेष रहे।'

मुभे लगा बच्ची नहीं, कोई श्रज्ञात शक्ति बोल रही है। कहां नन्हीं-सी लड़की कहां एक श्रौजपूर्ण वाणी!

'जो पीछे हैं वे श्रागे हो जायं। कोई रुके नहीं।'

पूरा कमरा हिल रहा था। सचमुच वहां सांस के सिवाय कुछ भी शेष न था। इस तरह १० मिनट हो गये।

प्रथम चरण पूरा हुआ, अब द्वितीय चरण में जाना था। इस तरह से साधना के चार चरण पूरे हुए। दस मिनट का शांतिमय समय बीता। बच्ची फिर बोली—

'हमारी ग्राज की ध्यान की बैठक पूर्ण हुई। ग्रब दोनों हाथ जोड़ लें। प्रभु के चरणों में गिर जायं। फेंक दें ग्रपने ग्रापको उसी के चरणों में। चारों तरफ उसी के ही चरण हैं।'

मैं वह सब कुछ मुंहबाये देखता रहा। मैं धीरे से उठा। मुक्तसे कोई न बोला, क्योंकि सब मौन में थे। मैं चला ग्राया ग्रपने निवास को सोचता हुग्रा कि—

यह भी विचित्र पूजा है। ग्रजीब साधना है। कूदना, उछलना, एक्सरसाइज करना । क्या यह अखाड़ेबाजी ही भगवान-भजन है ? क्या पागलपन है, यह सब ! मुभ्ते लगा—ग्रब बड़े-बूढ़े एकदम ग्रपना मस्तिष्क गंवा बैठे हैं।

दूसरे दिन ग्रस्पताल गया। वापस लौटने पर पान की दुकान पर 'बड़े-भैया' मिल गये। बात-चीत के दौरान उन्होंने कहा—'तू भी क्या दवा-ववा के चक्कर में पड़ा है। साधना कर, भगवान की दया से सब ठीक हो जायेगा।'

मुफ्ते लगा ग्रब 'बड़े-भैया' मेरा उपहास कर रहे हैं। मेरी हालत तो उस समय ऐसी थी कि कोई मुंह में दवा डाल दे। ग्रौर ग्राप बता रहे थे कि साधना करो। चिन्ता, दु:ख-दर्द से, मनोदशा मेरी दयनीय बन गई थी। यह उपहास कुछ ग्रच्छा न लगा। मान्य थे वे बड़े भाई, ग्रतः प्रतिकार भी न कर सका। वे बहुत कुछ बता गये। मौन सुनता रहा। पर विचार में, एक्स-रे-दवा-आपरेशन ग्राते-जाते रहे। मौत के चिन्तन के सिवाय ग्रौर कुछ मस्तिष्क सोच ही नहीं सकता था।

संध्या को फिर निमंत्रण मिला। साधना देखने का। उस दिन भी गया। वही सब कुछ देखा।

युक्रांद

ता० २०-६-१६७१ को सुबह प्रातः चर्या से निवृत्त हुया तो सहसा विचार श्राया कि जरा दो चार सांस जोर-जोर से मैं भी लेकर देखूं। आंखें मूंदी श्रीर सांस लेना शुरू किया। शायद दो मिनट किया होऊंगा कि लगा सिर पर भारी बोक्त रख दिया गया है। मैं डरकर शान्त बैठ गया। श्रांखें मूंदे ही रहा। एकाएक मुक्ते दिखायी पड़ा भीतर एक नन्हा-सा प्रकाश-बिन्दु। बह एक तरफ से दूसरी तरफ तेजी से जाता श्रीर लीट श्राता। कुछ देर बाद वह बिन्दु बढ़ना शुरू हो गया श्रीर धीरे-धीरे बढ़कर एक प्रकाश-पुंज बन गया। विचित्र प्रकाश-पुंज। सूर्य-सा प्रकाश था उसमें। मैं डर गया। श्रांखें खोल दीं। कुछ ठीक होने पर फिर श्रांखें मूंदी पर श्रब कुछ न दिखा। श्रब वहां कुछ न था।

उस दिन मैं पूरे दिन खूब प्रसन्न रहा। सिर्फ उसी प्रकाश की याद श्राती रही। उस दिन संकल्प किया ग्राज संघ्या साधना में उतरूंगा। बड़े-भैया से बातें हुई। इस घटना का उल्लेख उनसे किया। वे बड़े प्रभावित हुए,बोले—

'हां, आज तू साधना में जरूर ग्रा।'

निश्चित समय पर मैं भी साधना में शरीक हो गया। सोचा, जब नन्हें बच्चे कर सकते हैं तो मैं भी कर पाऊंगा।

रात्रि के ठीक ग्राठ-बीस पर हम सब तैयार हो पंक्तिबद्ध खड़े हो गये। रोज की तरह शकुन सुभाव देने लगी।

सब लोग गहरी सांस लेने लगे।

मैं भी गहरी सांस ले रहा था पर मैं बार-बार थक जाता, रुक जाता, किंतु मेरे रुकते ही शकुन जैसे चीख उठती।

'रुकें नहीं ! जो पिछड़ गये हों वे आगे हो जायं।'

मैं जोर लगा देता। किन्तु फिर-फिर पिछड़ता ही जा रहा था। श्री ब्रह्मदत्त वहींथे, स्रचानक वे बोलने लगे—

'श्वास लें, श्वास लें, पूरी शक्ति लगा दें!' इसके बाद मेरा सिर चकरा गया। फिर मुफ्ते कुछ याद न रहा। बाद में मौन समाप्ति पर मुफ्ते बताया गया कि 'तुम तो बहुत ज्यादा पी गये थे!'

मैं बोला— 'भाई मैं तो कुछ नहीं जानता। मैं तो एक ही जगह था। शायद थककर बैठ गया होऊं? नींद जरूर लग गई थी।'

ब्रह्मदत्त बोले—'ठीक है। साधना छोड़नी नहीं है, रोज करते रहना।' दूसरे दिन ता० २१-६-७१ को सुबह, बायें कमर में तेज दर्द हो रहा था। सारी देह में पीड़ा फैल गयी थी। गरदन सुबह उठते ही लगा कि एक तरफ ऐंठ गयी है। हाथ पैर भारी हो गये थे।

प्रातः कर्म में गया तो पेशाब ठीक से न हुई। वापस आया और लेट गया । मुभ्ते लगा, दर्द अपने पूर्व जगह पर नहीं हो रहा है विलक धीरे-धीरे स्थान बदल कर दर्द हो रहा है। घबड़ाहट बढ़ गई। परेशानी में दो-तीन ग्लास पानी पी गया । पेशाब जल्दी-जल्दी लगनी शुरू हुई ग्रौर कमशः दर्द कम होता गया । परंतु यह दर्द कुछ देर बाद स्थान बदलता गया । लगभग ६ बजे प्रातः मुक्ते निजी-ग्रंग में दर्द महसूस हुआ । जैसे सुइयाँ चुभा दी गई हों। पेशाब करने गया तो थोड़ा-सी हुई परंतु कष्ट से। बाद में दर्द कुछ और नीचे होने लगा । नहाने बैठा, थोड़ा बदन भिगोया था कि जोर से लघुशंका महसूस हुई । पेशाब आई और रुक गयी । एक जोर का दर्द उठा -- तीख़ा दर्द --ग्रीर एक भटके के साथ पेशाब हो गया ग्रीर कोई वस्तु उसके साथ बाहर ग्रा गई। बड़ा आराम-सा लगा। कुछ देर बाद ग्रपने को मैंने स्वस्थ ग्रनुभव किया । उसी दिन मेडिकल-रिपोर्ट लेने बम्बई ग्रस्पताल गया । वहां से एक्स-रे चित्र लिया । डाक्टर के पास गया । वह टुकड़ा दिखाया । कई डा० वहां थे । उन्होंने देखा और बताया यह स्टोन है। एक्स-रे फोटो से मिलाया गया। डा॰ ने कहा- 'यह मार्क किये गये स्थान से मिलता-जुलता है ।' उन लोगों ने पूछा—'तुमने कोई दवा की थी ?' मैं बोला—'नहीं, ऐसे ही यह निकल गया। साधना के बारे में उन्हें कुछ न बताया। डाक्टर ने राय दी फिर एक्स-रे करा लो तो ज्ञात हो जाय कि यह वही स्थान से ग्राया है कि कुछ ग्रौर है ?

बाद में फिर ता॰ २४-६-७१ को पांच एक्स-रे मेरे लिये गये। एक्स-रे रिपोर्ट में 'सब कुछ ठीक है' श्राया ? डा॰ लोग मुफे हंसते हुए देखते रहे। बोले—'तुम तो अजीव भाग्यशाली हो जिसे हम लोग बिना दवा दिये ही वापस कर रहे हैं।'

डा॰ से मैंने बड़ी विनती की—'कृपया कुछ तो दवा लिखें।'डा॰ बोले, 'मैं ग्रसमर्थ हूं, बिना रोग के हम कोई दवा नहीं लिख सकते। ग्राप कहें तो विटामिन की गोलियां लिख दूं?'

अब में क्या कहता। वापस एक्स-रे की सात प्रतियां बगल में दबाये

लौट पड़ा।

कितना बड़ा ग्राश्चर्य है !

भगवान के ध्यान में, योग में, साधना में : : : इतना बड़ा बल !

यह भगवान की कृपा है। जो मुभे इस कष्ट से अनायास ही छुटकारा दिला दिया। भेज दिया 'बड़े-भैया' को मेरे पास मेरा उद्धार करने।

तब से मैं प्रतिदिन नियमपूर्वक साधना में सम्मिलित होता हूं। अब तो कोई कष्ट नहीं है। दि० १२-१०-७१ को बड़े भाई व उनकी पत्नी संन्यास-ग्रहण के लिये 'भगवान श्री' के पास जा रहे थे। मैंने 'श्री' के दर्शन का ग्रच्छा सुग्रवसर समभा ग्रीर उनके साथ हो लिया।

रास्ते में भाईजी ने पूछा—'क्या तुम्हारी भी इच्छा संन्यास लेने की है ?' मैं बोला—'मेरा तो कुछ ऐसा विचार नहीं है। मैं 'श्री' के दर्शन को चल रहा हूं। हां, कोई घटना घट जाय तो नहीं कह सकता।'

हम 'श्री' के समक्ष पहुंचे। ग्रानन्दमय परमात्मा बैठे थे श्रपने ग्रासन पर। देखते ही बोले—'तुम सब ग्रा गये! ...ग्राग्रो।'

उस दिव्य करुणामूर्ति के दोनों विशालबाहु हमारी तरफ उठ गये। प्रसन्नता, खुशी, ग्रानंद का स्रोत वहां बह चला। भगवान मंद-मंद मुस्करा रहे थे।

भाईजी व उनकी पत्नी के संन्यास की इच्छा भगवान से प्रगट की गई। उन्होंने मा योग लक्ष्मी से दो माला के लिये कहा।

भगवान मेरी तरफ देखकर मुस्करा पड़े। इतने में एकाएक मैं न जाने कैसे भगवान से कह पड़ा—'भगवन् मैं भी।'

भगवान श्री ने मां योग लक्ष्मी से एक ग्रौर माला लाने के लिए कहा। ग्रौर मेरे भी गले में भगवान ने ग्रपने हाथ से माला पहना दी। मुभी नया जन्म दे दिया! नया नाम करण हुग्रा—'साधु राजनारायण भारती।'

मैं आनंदित हो उठा। रोम-रोम पुलिकत हो गया। हृदय प्रसन्नता स्रौर खुशी से भर गया।

श्रव तो साधना है। संन्यास है। एक विचित्र श्रानन्द है। वह श्रानन्द जो एक साधक ही, एक संन्यासी ही समभ सकता है। श्रन्त में उस कृपामय प्रभु को कोटि-कोटि प्रणाम करता हूं। सदानन्द डेरी,

४१० ग्रार्थर रोड, तारदेव, बम्बई-३४

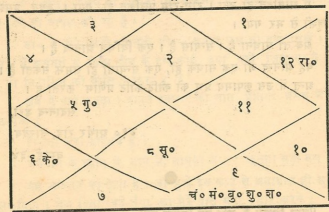
"ज्ञान मिथ्या है, यदि वह विनम्न नहीं । क्योंकि विनम्नता के स्रभाव में ज्ञान का स्रविर्भाव ही नहीं होता । ज्ञान के साथ स्रहंकार, इस बात की घोषणा है कि ऐसा ज्ञान उधार है।"

## प्रतिभावान आध्यात्मिक व्यक्तित्व : आचार्य श्री रजनीश जी

— पं० शरद शर्मा ग्रनुः : स्वामी कृष्ण कबीर, बंबई

प्रतिभाशाली व्यक्तित्व धारण किए हुए ग्राचार्य रजनीश भारत के बुद्धिमान वर्ग में काफी प्रख्यात हैं। श्रीर सारे देश में उनका प्रशंसक वर्ग भी काफी बड़ा है। "समाज को सतत कांति की जरूरत है श्रीर धर्म की नींव मूलभूत रूप से बदलनी चाहिए"—ऐसा वायुमण्डल खड़ा करने वाले ग्राचार्य रजनीश, भगवान श्रीकृष्ण के संपूर्ण प्रशंसक हैं तथा श्रीकृष्णचन्द्र के व्यक्तित्व में उनको परम स्वातंत्र्य के दर्शन होते हैं। ग्राधुनिक समाज के ऐसे महान् उपदेशक ग्राचार्य रजनीश जी की कुंडली की चर्चा हम इस ग्रंक में करेंगे। शायद पहली बार ही आचार्य श्री की कुंडली की जाहिर चर्चा इस स्थान पर होती होगी, ऐसी हमारी धारणा है।

#### —:: जन्माङ्गम् ::—



वृषभ लग्न उदित ग्राचार्य श्री की कुंडली में, सुखस्थान में गुरु, पंचम में केतु, सप्तम में सूर्य, ग्रष्टम में शुक्र-शनि-चंद्र-बुध-मंगल ग्रीर लाभ में राहु स्थित है। लग्नेश-धर्मेश श्रीर लग्नेश-पंचमेश का संयोग दर्शाती उनकी कुंडली में, श्रष्टम में रहे पांच ग्रह अद्भुत योग खड़ा करते हैं श्रीर ग्राध्यात्मिकता के महान् कारक गुरु से भी श्रष्टम स्थान रक्षित है। जबिक दूसरे श्रनेक सुयोगों का समन्वय दर्शाती उनकी कुंडली उनके जीवन श्रीर कार्य का हमें सचोट ख्याल देती है।

#### लग्नेश-धर्मेश संयोग :

मोक्ष मार्ग के पिपासुग्रों की कुंडली में हमें बलवान गुरु के दर्शन होते हैं ग्रौर गुरु का धर्मस्थान या धर्मेश के साथ का संबंध मनुष्य में मोक्ष की तीत्र इच्छा पैदा करता है। ग्रगर इसके साथ कुंडली में लग्नेश-धर्मेश का संबंध हुग्रा तो ऐसे मनुष्य को धार्मिक क्षेत्र में ग्रागे ग्राते देर नहीं लगती।

श्राचार्य रजनीश जी की कंडली में, धर्मेश शिन और श्रष्टमेष गुरु का दृष्टि योग देखने को मिलता है श्रौर धर्मेश-लग्नेश संयोग भी उनकी कुंडली में दिखाई पड़ता है। श्राध्यात्मिकता के प्रबल कारक श्रष्टमेष गुरु से उनका श्रष्टम स्थान रक्षित है। इतने ही योग उनको धार्मिक क्षेत्र में श्रप्रस्थान दिलाने के लिए काफी हैं। देवता, धर्मात्मा श्रौर संतपुरुषों की कुंडली में निश्चित ही देखने को मिलते लग्नेश-धर्मेश संबंध के बारे में कुछ उदाहरण देखें।

केन्द्रित ग्रहों की सृजनात्मक शक्ति दर्शाती भगवान रामचन्द्र जी की कुंडली में, लग्न में हुए लग्नेश-धर्मेश संयोग देखने को मिलता है। जबिक कर्म में विराजित पांच ग्रह ग्रुक्त भगवान बुद्धदेव की कुंडली में भी हमें लग्नेश-धर्मेश दृष्टियोग के दर्शन होते हैं। भगवान श्रीकृष्ण, भगवान महावीर, गुरु नानक और ग्रार्य शंकराचार्य की कुंडली भी इस संदर्भ में कैसे भूल सकते हैं! ग्रानेक सुयोगों से ग्रुक्त इन महापुरुषों की कुंडली में भी हमें लग्नेश-धर्मेश संबंध देखने को मिलता है। जबिक परम योगी श्री ग्ररविन्द तथा रामानुजाचार्य, महात्मा गांधी, भगवान नामदेव, गोस्वामी तुलसीदास जी ग्रीर स्वामी विवेकानन्द जैसे ग्रनेक संतपुरुषों की कुंडली में हमें इस योग की प्रबलता के दर्शन होते हैं। इस तरह, धार्मिक क्षेत्र में लग्नेश-धर्मेश संबंध ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है।

#### प्रबल ज्ञानयोग :

पंचम स्थान, विद्या ग्रीर बुद्धि का कारक स्थान है। जबिक लग्नस्थान मनुष्य के मन, प्रभाव ग्रीर व्यक्तित्व का उद्गम स्थान है। इसीलिए विद्याक्षेत्र में ग्रग्नस्थान पर विराजमान या बुद्धिशाली व्यक्तित्व धारण किए हुए ज्ञानी पुरुषों की कुंडली में हमें लग्नेश-पंचमेश संबंध ग्रवश्य देखने को मिलता है।

लग्नेश-पंचमेश संबंध के साथ अगर विद्या के कारक गुरु श्रीर बुद्धि के कारक बुध का भी पंचम स्थान या पंचमेश के साथ संबंध हुश्रा तो ऐसे मनुष्य को सरस्वती की उपासना द्वारा साहित्य क्षेत्र में कीर्ति के शिखर पर पहुंचने में देर नहीं लगती। श्रनेक सुयोगों से युक्त श्राचार्य रजनीश जी की कुंडली में हमें प्रबल ज्ञान योग के दर्शन होते हैं।

आचार्य रजनीश जी की कुंडली में पंचमेश-लग्नेश संयोग हुआ है। जबिक बुध के साथ गुरु का दृष्टियोग भी उनकी कुंडली में दिखाई देता है। उनकी राशि कुंडली में भी पंचमेश-लग्नेश, दृष्टियोग, पंचमेश मंगल का बुध के साथ संयोग तथा गुरु से दृष्टियुक्त पंचम और पंचमेश, उनके प्रबल ज्ञानयोग और बुद्धिशाली व्यक्तित्व हमें सचोट स्थाल देते हैं। पंचमेश-लग्नेश की कारकता के बारे में कुछ उदाहरण देखें।

विश्वकिव रवीन्द्रनाथ टैगोर की कुंडली में लग्नेश-पंचमेश का दृष्टियोग श्रीर लग्नेश गुरु पंचम में देखने को मिलता है, जबिक महान् तत्वितिक डा॰ राधाकुष्णन् की कुंडली में भी लग्नेश-पंचमेश दृष्टियोग श्रीर लग्न में उच्च राशि में विराजित बुध के दर्शन हमें होते हैं। किव नर्मद की कुंडली में भी लग्नेश-पंचमेश दृष्टियोग श्रीर पंचमस्थान दिखाई देते हैं। उमाशंकर जोशी, सरोजिनी नायडू श्रीर महिष् कर्वे की कुंडली में भी हमें यह योग देखने को मिलता है। ऐसे श्रनेक उदाहरण दिये जा सकते हैं। ऐसे, विद्याक्षेत्र में लग्नेश-पंचमेश संबंध श्रीर बुध-गुरु की कारकता अनिवायं है।

#### सुखस्थान में गुरु:

जन्म कुंडली में चौथा स्थान मनुष्य का हृदय है तथा सुख श्रौर मोक्ष का वह उद्गमस्थान है। इस स्थान में रहे ग्रह श्रौर उनके स्वामी के हिसाब से मनुष्य के स्वभाव श्रौर सुख का ग्रंदाजा लगाया जा सकता है। इस स्थान में रहे शुभ ग्रह मनुष्य को प्रामाणिक सत्यवादी श्रौर शुद्ध श्रंतःकरण वाला बनाते हैं, जबिक इस स्थान में रहे पाप ग्रह मनुष्य को लोभी श्रौर पापी बनाते हैं। लेकिन इस स्थान में श्रशुभ ग्रहों को दृष्टि से रहित विराजमान गुरु मनुष्य को व्यवहार श्रौर परमार्थ सिद्ध कर देने के लिए कारक बनता है।

श्राचार्य रजनीश जी की कुंडली में गुरु सुख स्थान में रहा हुग्रा है ग्रीर सुखस्थान ग्रशुभ ग्रहों से दूषित नहीं है जबिक ग्रष्टिमेश गुरु से दृष्टियुक्त होते ग्रष्टिम, कर्म ग्रीर व्ययस्थान भी बहुत सूचक हैं। इन योगों ने उनके "जीवन घडतर" में प्रमुख हिस्से का काम किया है ग्रीर वे महान् कर्मयोग द्वारा

युक्तांद

भाध्यात्मिक उन्नति की ग्रोर प्रयाण करने को प्रेषित हुए । जबिक उनका ग्राधुनिक सुख-शांतियुक्त जीवन भी इस योग ग्रौर वृषभ लग्न की कारकता का ही ग्राभारी कहा जा सकता है।

#### श्रद्भुत श्रष्टमस्थान :

श्राचार्य श्री की कुंडली में पांच ग्रह ग्रष्टम में विराजमान होते ही अद्भुत योग खड़ा होता है। इन ग्रहों के समन्वय से श्रद्भुत सुयोगों में लग्नेश-भाग्येश, कर्मेश-भाग्येश ग्रीर लग्नेश-धनेश, सप्तमेश-कर्मेश जैसे श्रगत्य के योगों का समावेश हो सकता है। माक्ष के महान् कारक ग्रष्टमेष गुरु से दृष्टियुक्त मोक्षस्थान में विराजित इन पांच ग्रहों ने तो उनके लिए श्रत्यन्त भव्य ऐसा ग्राध्यात्मिक योग भी किया है। ऐसे ये श्रद्भुत श्रष्टमस्थान की कारकता उनको धामिक क्षेत्र में कीर्ति के उच्च शिखर पर पहुंचने में भाग्यशाली बना—येगी श्रीर श्रन्त में श्राध्यात्मिक तत्वज्ञान से समर ऐसी उनकी मृत्यु भी मोक्षमय बनके रहेगी। प्रखर तत्वज्ञानी महान् योगी एवं बेजोड़ वक्ता स्वामी रामतीर्थ की कुंडली में भी ये चार ग्रह श्रष्टम में रहे हुए थे श्रीर घर्मेश मंगल भी गुरु की राशि में ही विराजमान था। स्वामी रामतीर्थ ने भी श्रमरीका में श्रपने श्रद्भुत व्याख्यानों से भारत का नाम रोशन किया था श्रीर वे भी शांतिमय जल-समाधि लेकर निर्वाण पाने में भाग्यशाली हुए थे।

#### प्रारब्ध-पुरुषार्थ का समन्वयः

ज्योतिषशास्त्र में कर्म स्थान बहुत ही महत्वपूर्ण है। इस स्थान से संबंधित बलवान ग्रह मनुष्य को उन्नितिशील बनाते हैं। जबिक प्रारब्ध ग्रौर पुरुषार्थ का सबल समन्वय मनुष्य को ग्रपनी कार्यदक्षता से कुलदीपक बनाने में सहयोगी साबित होते हैं। आचार्य रजनीश जी की कुंडली में प्रारब्ध ग्रौर पुरुषार्थ मिश्रित करते कर्मेश ग्रौर भाग्येश शिन से कर्मस्थान दृष्टियुक्त है ग्रौर कर्मेश तथा कर्मस्थान गुरु की दृष्टि से भी रक्षित है। इसके साथ देखने को मिलता केन्द्र ग्रौर त्रिकोण के स्वामी का समन्वय भी उनकी प्रसिद्ध व प्रतिष्ठा के बारे में भूल नहीं सकते।

#### महापनोति योगः

श्रापकी कुंडली में तूफान का सृजन करने वाला शिन-चंद्र महापनोति योग भी देखने को मिलता है। इसके साथ श्रष्टम में मंगल का श्रस्तित्व भी उनकी तिबयत के बारे में खूब सूचक है। ये योग उनके जीवन में तूफान का सृजन करेंगे श्रौर उनकी तिबयत में भी अक्सर गड़बड़ करने के लिए कारक बनेंगे। लेकिन प्राणरक्षक श्रष्टमेष गुरु से सुरक्षित श्रष्टमस्थान श्रौर श्रष्टम में विराजित श्रायुष्यवर्धक शनि उनको ठीक-ठीक श्रायुष्य प्रदान करेगा ऐसा अनुमान किया जा सकता है।

श्राचार्य श्री की कुंडली में सप्तमेश-दशमेश श्रीर लग्नेश-दशमेश का संबंध श्रीर दशम स्थान के साथ शनि का श्रीर दशमेश शनि के साथ मंगल का संबंध भी विचारणीय है। श्रनेक सफल राजपुरुषों की कुंडली में हमें उपयुक्त योग देखने को मिलते हैं। इसलिए ये योग श्री रजनीश को भी शायद राज—कीय क्षेत्र में अगत्य का अनुदान देने के लिए खीचेंगे ऐसी शंका हो सकती है। लेकिन उनकी कुंडली में श्राध्यात्मिकता, योग, दर्शन श्रीर मोक्ष के श्रद्भुत योगों की प्राधान्यता उनको राजकीय क्षेत्र में खिचे जाने में श्रसफल बनाएगी श्रीर वे राजकीय प्रश्नों की तलस्पर्शी समीक्षा करके संतोष मानेंगे।

#### सिद्धिदायक गुरु-शनि:

वृषभ लग्न में ग्रत्यन्त योगकारक धर्मेश शनि, ग्राचार्य श्री की कुंडली में ग्रष्टम में विराजमान हैं, लेकिन गुरु से दृष्टियुक्त होते वह शुभ फलदायी बना है। शनि ईश्वर के द्वार खोलने वाला महान् द्वारपाल है ग्रीर इसीलिए संत पुरुष व धर्मात्माग्रों की कुंडली में हमें शनि की प्रबलता के दर्शन होते हैं।

श्राचार्य रजनीश जी की कुंडली में धर्मेश शिन श्रीर श्रण्टमेश गुरु की कारकता के बावजूद लग्नेश-धर्मेश का गुरु की राशि में श्रीर श्रष्टम स्थान में समन्वय भी बहुत श्रगत्य का है। धार्मिकता के प्रबल योग युक्त कुंडली में श्रगर लग्नेश भी श्रष्टम स्थान में रहा हो तो ऐसे मनुष्य को आध्यात्मिक श्रीर गूढ़ शास्त्रों में पारंगत होते देर नहीं लगती। श्राचार्य श्री की कुंडली में देखने को मिलते उपयुक्त योग उन्हें गूढ़ शास्त्रों के भी महाज्ञानी बनायेंगे श्रीर वे ज्ञान—योग द्वारा श्राध्यात्मिक क्षेत्र में श्रमुल्य श्रनुदान देने में सफल होंगे।

ग्राचार्य श्री रजनीश की चिलत कुंडली में गुरु कर्क राशि में आके वह ग्रपनी उच्च राशि के अमूल्य गुण भी उनमें महत् ग्रंश प्रदान करने के लिए कारक बना है। इस तरह, गुरु-शिन के समत्वय युक्त अनेक योग दर्शाती ग्राचार्य श्री की कुंडली के सिद्धिदायक ग्रह गुरु-शिन हैं यह ग्रासानी से कहा जा सकता है। संक्षेप में ग्राचार्य रजनीश की कुंडली में देखने को मिलतें ग्रद्भुत योग उन्हें ग्रंतर्राष्ट्रीय ख्याति दिलायेंगे ग्रौर वे धार्मिक क्षेत्र में चिरंजीव नाम प्राप्त करेंगे।

— "धर्म संदेश" से साभार

युक्तांद

## नव-संन्यास अन्तर्राष्ट्रीय के बढ़ते चरण

( भगवान श्री रजनीश के दिव्य संदेश को जन-मानस तक पहुंचाने हेतु एक प्रतिभावान् संन्यासियों की संकीत्तंन मंडली देश श्रीर विदेश के श्रंचलों में श्रमण कर रही है। प्रस्तुत है उनकी सुवासित सुगंध जो श्रपने देश में उठ रही है।)

#### हैदराबाद में :

श्री शंकरदेव जी (एम० पी०) बम्बई गये थे। भगवान श्री के निवास स्थान वुडलेंड पर पहुंचे ग्रौर भगवान श्री की ग्रमृतवाणी का हैदराबाद में प्रचार करने संन्यासियों को ग्रामंत्रण देकर ग्राये थे।

मा योग प्रेम ग्रौर स्वामी कृष्ण सरस्वती जी द-१-७१ को हैदराबाद ग्राये ग्रौर सर्वोदय ग्राश्रम शांति-केन्द्र में ठहर गये ग्रौर हैदराबाद में रजनीश के प्रेमियों को ढूंढ़ने निकले। वहां रजनीश जी के संन्यासियों का ग्रागमन सुनकर कुछ मित्र उनको ढूंढ़ने निकले। खैर ! ता० १०-१-७१ को कुछ मित्रों से मिलन हो गया।

मानव सेवा संघ की ग्रोर से भगवान श्री की विचारधारा के प्रचार हेतु एक सप्ताह ११-६-७१ से १६-६-७१ तक कार्यक्रम ग्रायोजित किया गया था। सुबह का ध्यान प्रयोग चलता था ग्रौर 'प्रभु-कृपा-चिकित्सा' के दो क्लासिस लिये जाते थे। रात को भजन ग्रौर ग्राचार्य श्री के प्रवचन का टेप सुनाया जाता था। ता० २२-६-७१ को स्वामी कृष्ण सरस्वती ग्रौर मायोग प्रेम के समक्ष हैदराबाद में जीवन जागृति केन्द्र स्थापित किया गया। उसके अध्यक्ष श्री ग्रमृतलाल एवं उपाध्यक्ष श्री रामलू जी ग्रौर मंत्री श्री टी० किश्चनसिंह जी नियुत्त किये गये। ये दो संन्यासी साधक आबू साधना शिविर में सिम्मिलत होने २२-९-७१ को बम्बई चले गये।

फिर भगवान श्री ने मा योग प्रेम, मा श्रानंद मधु, मा योग वीणा, स्वामी चैतन्य भारती, स्वामी वैराग्य श्रमृत, स्वामी मंगल तीर्थ श्रीर स्वामी निष्काम भारती को हैदराबाद भेज दिया। जीवन जागृति केन्द्र की श्रीर से ११-१०-७१ से १८-१०-७१ तक इस प्रकार कार्यक्रम रहा:—

स्बह : ७-३० से ८-३० तक घ्यान। शाम : ५-०० से ६-०० नगर संकीर्तन। रात्र : ५-०० से १०-०० भजन एवं प्रवचन ।

रोज सुबह स्वामी चैतन्य भारती और स्वामी वैराग्य श्रमृत ध्यान प्रकिया कराते थे। सायंकाल संन्यासियों की कीर्तन टोली के साथ मानव सेवा संघ भजन मंडली ग्रौर सौजन्य सेवा समिति की भजन मंडली सम्मिलित होकर पूरे नगर में घूम मचा दो। संन्यासियों का कीर्तन ग्रौर नृत्य देखकर सब हैरान रहे। यहां तक िक यहां के सी० ग्राई० डी० केन्द्र के कार्यालय में ग्राकर पूछताछ कर गये। शाम को नगर के विभिन्न स्थानों पर मा ग्रानंद मधु और स्वामी चैतन्य भारती के प्रवचन हुए अनेक पाठशालाओं में विद्या-थियों ग्रीर शिक्षकों के बीच भगवान श्री की विचारधारा ग्रीर घ्यान विद्या बताई गई। इसके ग्रलावा नगर के कुछ मुख्य व्यक्तियों से रजनीश के बारे में चर्चा की गई।

भगवान श्री रजनीश ने १८-१०-७१ को जीवन जागृति केन्द्र

हैदराबाद को पत्र द्वारा ये संदेश भेजा-

मेरे प्रिय,

प्रेम । मधु से ग्राप सबकी ग्रांतरिक खबरें जानकर ग्रति ग्रानंदित हूं। प्रभु के काम में डूब जाना ही प्रभु को पाने की साधना है। रजनीश के प्रणाम

95-90-09

अब तक हैदराबाद में भगवान श्री की नव-संन्यास धारणा के अनु-

सार तेरह लोग संन्यासी बने हैं।

ग्रव मा योग प्रेम हैदराबाद में ही ठहरी हुई हैं। यहां ऐसी भूमिका तैयार कर रहे हैं, जब भगवान श्री हैदराबाद ग्राकर सत्य के बीज डालेंगे, तो सबके सब ऋंकुरित हो सकें - कोई बीज बेकार न जाये। भगवान श्री हैदराबाद १९७२ में स्रायेंगे । जीवन जागृति केन्द्र हैदराबाद की स्रोर से मा योग प्रेम के नेतृत्व में ये कार्यक्रम चल रहा है।

यहां म्रब ध्यान के तीन सेंटर चल रहे हैं। (१) पब्लिक गार्डन में (२) दारूशिफा पोस्ट ग्राफिस में (३) सौजन्य सेवा समिति चंचलगूड़ा में । कभी-कभी दूर प्रशांत स्थानों में सब मिलकर सामूहिक घ्यान का भी श्रायोजन होगा। सप्ताह में एक बार नगर संकीर्तन करते हैं। प्रतिदिन केन्द्र के ग्राफिस चूड़ीवाजार में रात द से ६ तक भगवान श्री का टेप सुनाया जाता ग्रौर संस्थाग्रों में, परिवारों में भी जाकर टेप सुनाते हैं। रजनीश जी के साहित्य की लायब्रेरी केन्द्र में चल रही है श्रीर साहित्य का विकय भी होता है। केन्द्र के श्रन्य संचालक—

- (१) ध्यान के प्रमुख श्री डी० श्री रामलू जी
- (२) कीर्तन के प्रमुख श्री किशनलाल जी श्रीर श्री राममूर्ति जी।
- (३) लायब्रेरी के प्रमुख श्री ए० नरेश प्रकाश जी।
  - (४) साहित्य विकय के प्रमुख श्री साधु ग्रमृत गोविंद।

प्रभु से हमारी प्रार्थना है कि जीवन जागृति केन्द्र हैदराबाद का ये नन्हा-सा पौधा महावृक्ष होकर सबको शीतल छाया, प्रेम के फूल ग्रौर ग्रानंद के फल प्रदान करे।

—साधु संतोषानंद (प्रेमदास) हैदराबाद (ग्रा० प्र०)

#### बीकानेर में :

भ्राचार्य श्री रजनीश जी के संत्यासी मण्डली के प्रचार की तारीख ६ से ११ नवम्बर, ७१ तक के कार्यक्रम की रिपोर्ट :—

आचार्य श्री रजनीश का एक ध्यान शिविर माह सितम्बर ७१ में माउन्ट आबू पर लगा था, जिसमें विश्वभर के ज्ञान-पिनासुग्रों ने भाग लिया। हमारे शहरबोकानेर से भी कई लोग उस शिविर में भाग लेने गये। मैं भी अपने परिवार सहित वहां गया। ध्यान शिविर में भाग लिया। उस शिविर में भाग लेने के बाद ग्रनेक लोगों को ऐसा लगा कि यह विचार ग्रीर कार्यक्रम श्रच्छा है। इसका ग्रधिक से ग्रधिक प्रचार होना चाहिए। हमारे श्रनुरोध पर श्राचार्य श्री ने एक प्रचार पार्टी को राजस्थान के दौरे पर भेजना स्बीकार किया।

तदनुसार स्वामी चैतन्य भारती श्रीर मा श्रानन्द मधु की पार्टी का राजस्थान का दौरा निश्चित हुआ।

पूर्व निश्चित कार्यक्रम के अनुसार ६ नवम्बर १६७१ को सुबह ७॥ बिजे जोधपुर की गाड़ी से मा आनंद मचु और स्वामी चतन्य भारती की संन्यासियों की टोली बीकानेर पधारी। अगुवाई के लिए मैं अपने परिवार एवं शहर के प्रमुख नागरिकों सहित स्टेशन पर पहुंचा। आगन्तुकों का फूल मालाओं से स्वागत किया गया। उनके ठहरने की व्यवस्था मोहता धर्मशाला के ट्रस्टी रूम (कमरा नं० २) में की गई जो स्टेशन से करीब ही है। आग-न्तुकों ने नहा धोकर भोजन किया, फिर थोड़ा विश्वाम।

दोपहर ३ बजे मोहता धर्मशाला से नगर संकीर्तन शुरू हुग्रा। मोहता धर्मशाला से कोटगेट, सार्दु ल हायर सेकण्डरी स्कूल, रांगड़ी चौक होते हुए शहर के मुख्य-मुख्य रास्तों से निकला।

नगर में जिस स्रोर भी ये संन्यासी संकीर्तन करते हुए निकले उधर ही भारी भीड़ जमा हो गई। नागरिकों ने बड़े ही जिज्ञासु भाव से इन्हें देखा, सुना श्रीर संकीर्तन में भाग लिया।

श्रगले दिन ७ नवम्बर से ११ नवम्बर तक नित्य सुबह द से १० बजे तक श्रानन्द निकेतन में प्रवचन, कुंडलिनी जागरण का ध्यान श्रीर 'डिवाइन हीलिंग' (प्रभु चिकित्सा) का कार्यक्रम रक्खा गया। ध्यान में भाग लेने वालों की संख्या निरंतर बढ़ती गई। पहले दिन लगभग २० लोगों ने ध्यान में भाग लिया। यह संख्या बढ़ते-बढ़ते श्रंतिम दिन ११ नवम्बर को १०० से श्रधिक हो गई। प्रवचन में लगभग ५०० लोगों से ऊपर सुनने वालों की संख्या रहती थी।

दूसरे दिन दोपहर को ३ बजे फिर नगर संकीर्तन रक्खा गया। ग्राज संकीर्तन कोटगेट से मोहता चौक दूसरे मुख्य रास्ते से गया। नागरिकों ने बहुत ही जिज्ञासा ग्रौर उत्सुकता से इस कार्यक्रम में भाग लिया।

शाम को नित्य ७ से १ बजे तक आनन्द निकेतन में प्रवचन होते रहे। प्रवचन के बाद मौन ध्यान कराया जाता था। इस कार्यक्रम में भाग लेने वाले लोगों की संख्या निरंतर बढ़ती रही। ग्रंतिम दिन तो भीड़ इतनी रही कि जितने लोग हाल में रहे होंगे उनसे ग्रधिक लोग स्थान के ग्रभाव में बाहर खड़े-खड़े ही प्रवचन सुनते रहे। ग्रंतिम दिन ग्राचार्य श्री रजनीश जी की वाणी का गीता पर एक टेप सुनाया गया। जन-समुह ने प्रसन्नता प्रगट की।

नित्य दोपहर को सम्पर्क के लिए विभिन्न स्थानों का कार्यक्रम रखा जाता रहा। जिसमें डूंगर कालेज, जैन कालेज, रामपुरिया कालेज, महारानी सुदर्शना कालेज, सिटी हायर सेकण्डरी स्कूल इत्यादि जगहों से सम्पर्क साधा गया।

प्रवचन ग्रीर घ्यान के समय साहित्य बिकी के लिये बाहर एक स्टॉल लगाया जाता था। कुल मिलाकर लगभग १२०० रु० के साहित्य की बिकी हुई। इस सम्पर्क से बीकानेर शहर के लोगों में नई चेतना देखने में ग्राई। परिणाम स्वरूप साधु-संन्यासी बनने के लिए लोगों की होड़-सी लग गई ग्रीर लगभग ३५ व्यक्ति साधु-संन्यासी बने। जैसा उत्साह उमड़ता दिखाई दे रहा था उससे संन्यासियों की संख्या १०० से ऊपर तक चले जाने की संभावना थी; परन्तु माला के ग्रभाव में हमें उसकी मर्यादा रखनी पड़ी।

निश्चित कार्यकम के अनुसार संन्यासी मंडल को पिलानी जाना था। तदनुसार तारीख १२ नवम्बर को दिल्ली एक्सप्रेस से सुबह द बजे भावभीनी विदाई दी गई। विदाई का दृश्य देखते ही बनता था।

मा स्रानन्द मधु को नागरिकों के विशेष स्राग्रह पर एक दिन के लिये इकना पड़ा। दिनांक १२ को दोपहर में गुजरात मण्डल, डाइरेक्टर शिक्षा विभाग एवं राजमाताजी व विभिन्न संस्थास्रों के जिज्ञासु नागरिकों के भेंट का कार्यक्रम रखा गया। पूज्य राजमाताजी के यहां तो बहुत ही स्नेहपूर्ण वाता—वरण में डेंढ़ घंटे तक वार्तालाप का कम चलता रहा। इस तरह से जयपुर जाने वाली शाम की गाड़ी तक मिलने-जुलने का बहुत ही व्यस्त कार्यक्रम रहा। शाम ५–२५ की ट्रेन से मा स्नानन्द मधु को जयपुर के लिए विदाई दी गई। स्टेशन पर नागरिकों की भीड़ का स्वरूप कीर्तन में बदल गया।

बीकानेर के नागरिकों ने, जिसमें वकील, डाक्टर, बुद्धि-जीवी वर्ग ग्रौर सर्व साधारण तक सब तबके के लोग ग्राते हैं, ग्राचार्य रजनीश जी की प्रचार पार्टी का जो स्वागत सारे कार्यक्रम में भाग लेकर दिखाया, वह मेरी ग्राशा से ग्राधिक था। इसके साथ ही श्रीमती रतनबाई दम्भाणी के सौजन्य से ग्रानन्द निकेतन जैसा सम्पन्न व्यवस्थित स्थान का मिलना भी इस कार्यक्रम की सफलता में उतना ही सहायक रहा। प्रचार पार्टी ने प्रवचनों, संकीर्तन, वार्ता लाप, प्रश्न, उत्तर ग्रादि से जो तत्परता दिखाई वह ग्रवर्णनीय है। इस सब प्रेरणा का स्त्रोत ग्राचार्य श्री की ग्रनुकम्पा व साहित्य रहा।

बीकानेर शहर में जो ज्योति जलाई गई उसे म्रागे बढ़ाने के लिये हमने जीवन जागृति केन्द्र की स्थापना की हैं। उसके माध्यम से म्राचार्य श्री रजनीश जी की सारी प्रवृत्तियों का संचालन किया जायगा जिसमें मुख्यतया ध्यान-केन्द्र, प्रभु-चिकित्सा-केन्द्र, साहित्य-प्रचार, संन्यासियों को दीक्षित करना, भ्रादि कार्यक्रम को पहले हाथ में लेना है।

प्रेमसुख तोषणीवाल संयोजक

जीवन जागृति केन्द्र, बीकानेर

( ग्रौर प्रस्तुत है नीचे एक पत्र, जो भगवान श्री को लिखा गया, जिससे ग्रजमेर की गतिविधियां स्पष्ट होती हैं।) प्यारे प्रभु,

प्रणाम ।

तेरी अनुकम्पा का खेल देखकर आनिन्दत हूं। स्वामी चैतन्य भारती की कीर्तन-मण्डली यहां दिनांक २६ नवम्बर ७१ की शाम को सानन्द कोटा से पहुंची।

दिनांक ३० की सुबह द से ६ बजे तक ध्यान प्रयोग का कार्यक्रम रखा गया था। पहले दिन ही भाग लेने वालों की संख्या ५० ने श्रधिक थी। इसलिए बड़ा रूम होते हुए भी जो ध्यान के लिए इकट्ठे हुए थे, स्थान की कमी के कारण बैठकर ही प्रयोग कर सके।

लोग पूरे जोश के साथ प्रयोग में उतरे थे, उसका पता मिला द्वितीय चरण की अभिव्यक्ति के दौरान । ग्रद्भुत था अनुग्रह का विस्मित भाव उन चेहरों पर, जिन्होंने स्पष्ट घोषणा की, ग्रानन्द के साथ की । यह जीवन में ग्रानन्दानुभव का क्षण ग्रद्वितीय था।

दूसरे, तीसरे दिन प्रयोग बाहर श्रांगन में रखा गया जिसमें प्रतिदिन 50, 80 के करीब लोग भाग लेते थे।

ध्यान के प्रयोग के बाद संकीर्तन मण्डली शहर की सड़कों पर प्रभु को पाने वालों के प्रति अनुग्रह प्रगट करती एवं प्रभु के नाम का कीर्तन करती मस्त भूमती नाचती चल देती थी। आत्म-तृष्ति भरा यह अनूठा कीर्तन नगर वासियों के लिए जहां कौतूहल और जिज्ञासा को उभारने वाला था, वहां इस शहर के मार्गों पर अपने किस्म का निराला, पहले पहल देखा गया ऐतिहासिक दृश्य था।

प्रभु-चिकित्सा का कार्यक्रम सायं साहे चार से पांच के बीच सम्पन्न होता था, जिसमें प्रतिदिन ५-१० के करीब रोगी चिकित्सा लाभ प्राप्त करने ग्राते थे।

चार बजे से साढ़े चार बजे तक का समय जिज्ञासुग्रों के लिए रखा गया था, जिसमें बहुत तरह के प्रश्नों के उत्तर ग्रीर शंकाग्रों के समाधान के लिए लोग ग्राते थे।

१ से ४ बजे तक जहां संन्यासी विभिन्न दिशाश्रों में मार्गों पर तथा स्कूल कालेज एवं अन्य संस्थाश्रों में साहित्य बेचने निकल पड़ते थे, वहीं इस अविध में स्वामी चैतन्य भारती श्रौर मा श्रानन्द मधु ने जहां-जहां 'मीटिंग्स अटेंड' की उन संस्थाश्रों के नाम इस प्रकार हैं: गवर्नमेन्ट कालेज, सरस्वती बालिका हायर सेकेन्डरी स्कूल, गुजराती समाज, सेन्ट्रल जेल, रेवेन्यू बोर्ड आदि।

इसके बाद शाम ७ बजे से यहां की नगरपालिका के विशाल हाल में स्वामी चैतन्य भारती तथा मा ग्रानन्द मधु के प्रवचन हुए। ध्यान प्रयोग, संन्यास तथा जीवन में सत्य को कैसे पाया जाये ग्रादि विषय पर बड़े सार गिंभत एवं सार्थक तथ्य लोगों के सामने सहज सुरूचिपूर्ण ढंग से पेश किये गये, जिसका प्रभाव दूसरे तथा तीसरे दिन प्रवचनों में देखने को मिला। मंत्र-मुग्ध

श्रोता नौ साढ़े नौ बजे तक बैठे रहते थे ग्रौर समापन होता रात्रि घ्यान की विधि के साथ।

सभी कार्यक्रमों में पुरुषों के साथ महिलाग्रों की उपस्थिति भी अच्छी रही।

तीस व्यक्ति जिन्होंने संन्याम लिया उनमें चार महिलाएं भी हैं।
सबसे महत्वपूर्ण और ग्रानन्द की घोषणा की मा ग्रानन्द मधु ने यहां
जीवन जागृति केन्द्र की स्थापना की, जिसके ग्रध्यक्ष श्री पुरुषोत्तमदास कुदाल (सुप्राम कोर्ट के एडवोकेट), उपाध्यक्ष श्री हनुबन्तिसह जी रावत (ग्राचार्य रावत कालेज) जो संन्यास में भी दीक्षित हुए और संन्यास का नाम हुग्रा (साधु ग्रानन्त कबीर) तथा सेकेटरी के काम के लिए नियुक्त हुए साधु परमानन्द भारती तथा श्रीमती रेखा घोष (उत्साही सामाजिक कार्यकर्त्री)

जीवन जागृति केन्द्र को उचित प्रारूप देकर उसकी गतिविधियों को दिनांक ११ दिसम्बर से सुचारुरूप से चालू की जाने की पूरी चेष्टा की जा रही है जिसके कार्यक्रमों की सूचना दी जायेगी।

म्रापके प्रेमपूर्ण माशीष की कामना के साथ ।

जीवन जागृति केन्द्र में नियुक्त सभी सदस्य श्रापके श्रनुग्रहीत हैं। सभी के प्रणाम स्वीकार करें।

परमानंद भारती के प्रणाम (श्री परमानंद भारती, टि/० श्री पी० डी० कुदाल, एडव्होकेट, हाथी-पाटा, अजमेर)

#### म्रावश्यक सूचना

- देश के युद्ध-स्थिति में एवं 'इलेक ग्राउट' ग्रादि होने के फलस्वरूप जन्म-दिवस विशेषांक (पिछला ग्रंक) की छपाई के मध्य ग्राकिसक व्यवधान ग्राये, ग्रतः कुछ सामग्री विवश हो छोड़नी पड़ी जिसे हम ग्रव ग्रपने जनवरी '७२ के ग्रंक में ग्रतिरिक्त रूप में दे रहे हैं।
- कृपया श्रपने संस्मरण, ध्यान व संन्यास के श्रनुभव श्रादि प्रकाशनार्थ भेजा करें। रचना-सामग्री साफ श्रक्षरों में, पृष्ठ के एक श्रोर, डबल स्पेस में श्रौर हाशिया देकर ही प्रेषित करें, ताकि प्रकाशन में श्रमुविधा न हो।

-सम्पादक

## In this PDF, at least the inside back-cover and back-cover are missing.

# संकीर्तन मंडली कार्यक्रम

क नेवा मी पार्ट की बचे तक बैठे रहते के और समाचन होवा नवां। का कि

मध्यप्रदेश में भगवान श्री के ग्रानंद ग्रौर प्रेम के संदेश को जनमानस तक पहुंचाने के लिए संकीर्तन मंडली का निम्नलिखित कार्यक्रम ग्रायोजित किया गया है। ग्राप इसमें पूर्ण सहयोग करेंगे, ऐसी कामना के साथ।

| किया गया है। भ्राप इसमें पूर्ण सहयोग करने, ऐसी कामना के साथ। |                                         |                                              |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------|
|                                                              | दिनांक विनांक                           | संयोजक ।                                     |
| १. रायपुर                                                    | २३, २४, २५ जनवरी ७२                     | सुने मानगर (महान महा                         |
| २. कटनी                                                      | २७, २८, २६ जनवरी ७२                     | श्वनन कडीर) वया हेर्डटरी                     |
| ३. सागर                                                      | ३१जनवरी, १-२फरवरी७२                     | स्वामी ग्रमित चैतन्य, साधना                  |
| कि मिलीनीको                                                  |                                         | साड़ी केन्द्र, परकोटा, सागर                  |
| ४. जबलपुर                                                    | ४, ४, ६ एवं ७ फरवरी ७२                  | स्वामी ग्रानंद विजय पूष्पी                   |
| of only law                                                  | ear of the first frame                  | कटपीस भवन, जवाहरगंज,                         |
| Sign of order of                                             | र वाल है काल की काराजा है।              | जबलपुर कार्या क्रिका                         |
| थ्र. नैनपर                                                   | <ul><li>प्वं ६ फरवरी ७२</li></ul>       | श्री कल्याणदास जी खंडेल-                     |
|                                                              | CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR            | वाल, नैनपुर (म० प्र०)                        |
| ६. छिदवाडा                                                   | ११-१२ फरवरी ७२                          | 1 7 4 9 5 11 11 5 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
|                                                              | १४-१५ फरवरी ७२                          | स्वामी ग्रानंद सागर, मुख्य                   |
|                                                              |                                         | मार्ग : श्रमरवाड़ा                           |
| s. सिहपर                                                     | १७-१८ फरवरी ७२                          | श्री कंछेदीलाल जी शुक्ला,                    |
| (नरसिंहपुर)                                                  |                                         | व्याख्याता : सिंहपुर                         |
|                                                              | २०२१२२ एवं २३                           | साधु योग प्रफुल्ल, C/o श्री                  |
|                                                              | फरवरी ७२                                | खूबचंद हजारीलाल                              |
| एक्समार के की                                                | s this said was the                     | गांडरवारा                                    |
|                                                              | २५-२६ फरवरी ७२                          | े को प्रकार विकास विदेशकांका                 |
|                                                              | २७-२८ फरवरी ७२                          | स्वामी स्वराज्यानंद समर्थ,                   |
| · 11 · 11 · 11 · 11 · 11 · 11 · 11 · 1                       | न है में एक अध्योतीय है किय             | बाबई जिल्लाल स्थाउ                           |
| १२ होतांगाताह                                                | २, ३, ४, ५ मार्च ७२                     |                                              |
|                                                              |                                         | ग्रार॰ के॰ फीजदार बस                         |
|                                                              | of great and a second for               |                                              |
| A A                                                          | क एक मही से की जिल्हा<br>है के पूर्व के | सर्विस, होशंगाबाद                            |
|                                                              | s, e, १० एवं १ <b>१</b>                 | माहित स्वाहित्स सहिता                        |
| THE PARTY OF                                                 | भाष ७२                                  |                                              |